

# مِبَادِئُ عِلْمِ الْحِكْمَةِ

بين هدى الوحي و تصورات الفلسفة

الرجع الديني آية الله العظمى  
السيد محمد قم المدرسي



آية الله السيد محمد تقى المدرسى

# مبادئ الحكمة

بين هدى الوحي وتصورات الفلسفة

شبكة كتب الشيعة



**مبادئ الحكمة**

**بين هدى الرحي وتصورات الفلسفة**

**آية الله السيد محمدتقى المدرسى**

**الناشر: دار عقنى الحسين**

**الطبعة الثانية - ١٤٢٤ هـ / ٢٠٠٣ م / ٣٠٠٠ نسخة**

**ISBN 964 - 7373 - 47 - 3**

**شابك ٣ - ٤٧ - ٩٦٤ - ٧٣٧٣**

## بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ الْمُقْدِمَةُ

الحمد لله رب العالمين، وصلى الله على محمد وآلـهـ المـيـامـينـ.

قبل عقد من الزمان، اتيحت لي فرصة الحديث عن بعض مبادئ الحكمة والعرفان، وبعد عام من ذلك التاريخ خرج إلى الأسواق كتاب باسم "العرفان الإسلامي" واستقبل في كثير من الأوساط استقبلاً حسناً، وترجم إلى اللغة الفارسية واستقبلت ترجمته أيضاً استقبلاً مناسباً، وأعيدت طباعتها عدة مرات.

وكان الكتاب عبارة عن تحرير قسم من تلك الأشرطة بعد توثيقها.. وبقي القسم الآخر منها معطلة، إلى أن وفق أخوتنا في المكتب وبالذات القسم الثقافي منه والاستاذ الحاج طالب خان حفظه الله بالخصوص للعمل على تحرير الأشرطة من جديد.

وبالرغم من أن القسم الاول من الموضوعات متشابهة مع موضوعات كتاب العرفان، إلا أن القارئ العزيز سوف يكتشف إنشاء الله؛ أن النسق العام للكتاب

المجليد كان يستلقي اعادة تحرير تلك الموضوعات، بالإضافة الى الموضوعات الجديدة.

بل؛ الحديث عن مبادئ الحكمة حديث شيق، والكثير من الناس يودون أن يطّلعوا على موجز لتلك المبادئ، وإذا أراد أحدهم التوسيع في إمكاناته مراجعة الدراسات المطبولة.

واختصار الحديث عن مبادئ الحكم ذات صعوبة نسبية ولكن الله سبحانه وقفتنا الى ذلك بفضله وبركة احاديث أهل البيت عليهم السلام.

وفي الختام أهدي ثواب هذه الدفاتر التي شرحت فيها مبادئ الحكمة على  
اساس نصوص الوحي مقارنة بتصورات الفلسفة، أهدي ثوابها الى روح استاذي  
والدلي سماحة آية الله السيد محمد كاظم المدرسی وذلک بمناسبة مرور  
السنة الرابعة على وفاته. وذلک لأنه (قىس سره) كان له الفضل الكبير علىَ بعد  
الله سبحانه، حيث كتب منذ نعومة أظفاری تلميذاً صغيراً عنده وهو يلقى علىَ  
طلبة أهل العلم في مدينة كربلاء المقدسة دروس المعارف الإسلامية التي تلقاها  
بنوره- في مدرسة استاذه آية الله العظمى الشيخ میرزا مهدی الاصفهانی في  
مدينة مشهد المشرفة.

ونسأل الله العلي القدير أن ينفع بهذا الكتاب المؤمنين. وأن يجعله ذخراً لي ولهم ليوم لا ينفع مال ولا بنون إلا من أتى الله بقلب سليم..

محمد تقى المدرسی

طهران ۲۴ / ذی القعده الحرام / ۱۴۱۸ هـ

**الباب الأول**

**نظرة تاريخية**



مَكَانِيْتُهُ مَوْلَى الْعِزَّةِ

## تمهيد

من الضروري بنا ان نعرف، ان الحكمة تختلط فيها الموضوعات المتباعدة بصورة قد يليو فيها الحديث مشتاً، لا يدور حول محور واحد. فالباحث يتقلل من مجال الفلسفة الى مجال السلوك والأخلاق، ومنه الى المجتمع، ومن المجتمع الى السياسة. كل هذه البحوث قد تكون محوراً لموضوع الحكم، او ما يسمى بالفلسفة.

فربما يتحدث المرء حال تناوله مباحث الحكم عن القلب وما يدور في اعمقه من خطجات وهو احسن، وما تعرّيه من شهوات و慾望s، وما يعيش في غماره من أفكار ولراحة. وفي نفس الوقت قد يكون الحديث الباحث عن الارض والجبال والصحراء، بل وحتى عن الكواكب المتأيرة في الفضاء، وربما عن ابعد مجرة في هذا الفضاء اللامتناهي. وقد يكون الحديث عن الانبعاثات الهائلة الحادثة في أعمق زوابيا الفضاء، وفي الوقت ذاته عن شعلة الحب الابدية التي تسكن قلبك.

ولعلك تتساءل: ماهي العلاقة بين تلك الانفجارات الكونية الهائلة وبين القلب؟ هذه المضخة الصغيرة التي نرمز بها الى العواطف والاحاسيس البشرية؟ فماين القلب وain الكون؟ ain الفؤاد وain الفضاء؟!

وأقول : بلى ؛ إن هناك علاقة راسخة، والعلاقة تكمن في أن من يهيمن على تلك المحرات الهائلة هو ذاته المهيمن على قلبك، وقلب المؤمن تهيمن عليه قدرة إلهية ؛ وتلك المحرات تهيمن عليها قدرة إلهية. والشعلة الابدية التي تسكن قلبك، هي شعلة الحب التي تربط بين قلبك الصغير وبين ربك الكبير، وبالتالي بين قلبك هنا وبين تلك المحرات، في كل آفاق السماء. فالله المهيمن واحد، ونحن نعيش في ظل الحكمة، في مهرجان الوحدة ؛ بل في مهرجان الأحادية.

### الحكمة: محور المعرفة :

إذن ؛ فالحكمة والفلسفة، وان شئت فقل العرفان، تجمع بين شتات معلوماتك بمحيط واحد، وهذا الخطيط هو الحديث عن المبدئ والمعبد، الخالق المبدع الذي نرجع وننوب إليه، إلهنا الذي نحبه ونکدح اليه ونخشأه ونرثب في ثوابه. انه حديث عن اشياء عديدة، ولكن ليس بصورة فوضوية، انما هو حديث عن هذه الاشياء ضمن إطار الاحادية الالهية، وحول محور معرفة الله سبحانه وتعالى.

وقد يزعم البعض ان الحديث عن الحكمة سيغور في اعمق الفلسفة والعلم، وفي اعمق الالغاز والاسرار التي هي فوق مستوى العقل البشري.

اقول بلا، ولكن ليست هذه الاسرار ألغازاً أمام الانسان الذي يفتح قلبه، وأمام من يعيش لحظات المعرفة والاشراق والتجلی. نعم الذي يعيش بقلب مغلق؟ يعيش في إطار اهواته ؟ يعيش ضمن زنزانة نفسه. هذا الذي يعيش في مثل هذه الاقبة

سوف يصبح النور لعيشه لغزاً محيراً؛ اما المؤمن فهو ينظر بنور الله، وإن قلبه يتحوّل الى مهبط لحكمة الله، وسيكون قواه موضعياً يتجلّى فيه الرب سبحانه وتعالى. ولقد قال رسول الله صلى الله عليه وآله: إذا رأيتم المؤمن صموماً فادعوا منه فإنه يُلقى الحكمة. (١)

ان الحديث هنا ليس حديث المستويات العلمية، فقد يكون اكبر العلماء طفلاً صغيراً في مجال الحكمة الالهية والعرفان، لانه لا يعيش الا بقلب مغلق، يجهل طبيعة ذاته، ولا يعرف خالقه ولا الى اين يسير. وقد يكون راعي الابقار والاغنام السارح معها على سفوح الجبال عملاقاً عظيماً في اسرار الحكمة، لانه ينظر بنور الله. فالعلم ليس مجرد اكتناس من المعلومات، بل هو نور يقنه الله في قلب من يشاء.

### الحكمة: كتاب مفتوح:

ان موضوع الحكمـة الـالـهـيـة الـذـي سـتـنـاـولـه لـيـس مـوـضـع اـسـرـار جـامـدـة، بـالـرـغـم مـن اـنـه حـدـيـث عـظـيم وـيـتـاـول مـوـضـعـاً دـقـيقـاً، الا اـنـ هـذـا حـدـيـث سـيـكـون مـوـضـعـاً رـائـعاً وـمـمـتـعاً بـالـنـسـبة إـلـى القـلـوب المـؤـمـنة المـفـعـمة بـالـنـور الـالـهـيـ.

وتساءل : ما هو واجب القراء تجاه مثل هذه البحوث ؟

و قبل الإجابة عن السؤال ؛ لابد من التأكيد على انه من الصياغ ان يعيش الانسان سبعين عاماً مثلاً، وهو بعيد وغافل عن المعرفة ؛ بعيد عن اقرب الاشياء اليه ؛ بعيد عن من هو اقرب اليه من حبل الوريد، وذلك لمجرد انه لم يرغب في ان يجهد نفسه او يُعمل فكره. ولذا كان من المتضرر ان يقف المرء عند هذا الحد، فيما ترى

(١) بحار الأنوار / ج ١ / ص ١٥٤ / رواية ٣٠

ما هي العلة وراء ان يدعى بالكائن العاقل ؟ ولماذا وفر الله للانسان مصادر العلم ووسائل المعرفة ؟ هل زوده الله بها ليحملها معه الى القبر ؟

إن أمقت شيء عند الله سبحانه وتعالى ان يدور هذا الكائن المكرم في حلقة مفرغة، وان يقف في نهاية المطاف عند النقطة التي بدأ منها. البعض من الناس لا يتوقع من المفكر والكاتب والخطيب إلا ان يحدّثهم عمّا حديثهم به من قبل، انهم لا يريدون إلا العيش في ظل القصص والمعلومات التي ادلّى بها لهم من قبل. اما اذا حاول المتحدث او الكاتب اختراق آفاق جديدة، استرهبوه واسترهبوا آفاقه، بل ولعلهم ينكصون على اعقابهم مفتشين عن مجالات اسهل. والسهولة ليست من الشجاعة والبطولة في شيء، اذ يتعمّن على الانسان ان يسعى ابدا الى فتح ميادين جديدة، وغير ذلك فأن من تساوى يوماً فهو مغبون، وهل رأيت شجاعاً خاسراً ؟ انما الشجاعة قرین الفوز وقرین الربح، ولقد قيل قديماً : فاز باللذات من كان جسورة، واية لذة احلى وامتع من لذة المعرفة.

### قيموا العلم بالكتابة :

وفي اطار هذا الحديث ؛ يمكن القول ان ثمّ اصولاً وواجبات ينبغي على طالب المعرفة من اخذها بعين الاعتبار لتحصل له الفائدة على وجهها الاسنى والافضل.

فبعد سعيه باتجاه اقتحامه افق المعرفة هناك اصل تلوين ماتقع عليه يده من تفاصيل معرفية، لعله يفيد منها غداً خلال مسيرته وكذاه، وعسى ان تكون ورقة العلم الواحدة التي يخلفها المرء بعد حياته حجاباً منيعاً بينه وبين نار جهنم في الآخرة.

ولايقل الواحد منا ان مجال عمله يختلف او يتعارض مع تحصيل العلم و الاهتمام بالمعرفة. فالعلم ليس حكراً على احد، فهو ليس عنصرياً او طبيعاً، ولقد قال نبى الاسلام الاعظم صلى الله عليه وآلـه : " طلب العلم فريضة على كل مسلم ومسلمة ".<sup>(١)</sup>

وهناك اصل اخر يتمثل في متابعة البحث والتطلع نحو العثور على اجوبة شاملة وشافية لكل سؤال يستوقف النهن. وقد تكون هذه الاجابة في قراءة كتاب آخر، او حضور درس، او محاورة استاذ عالم. ﴿فَسُأْلُوا أَهْلَ الذِّكْرِ إِن كُثُّمْ لَا تَعْلَمُونَ﴾ (النحل/٤٣)

#### النقد :

ثم يأتي دور عملية النقد لما يتلى عليك كدرس، لا سيما في مجال العرفان الاسلامي الذي يتحتم ان تقوم فيه بدور الفاعل دون الاكتفاء بدور المتفعل والمتفقى. فمن المفترض في خالص هذا المجال ان يستمع ليختار ﴿الذين يَسْتَعْمِلُونَ الْقَوْلَ فَيَتَبَعُونَ أَخْسَنَهُ﴾ ( الزمر/١٨ ) ، ﴿وَتَعِيَّهَا أَذْنُ وَاعِيَّةٍ﴾ (الحقة/١٢)

فالاختيار امر واجب هنا، وان تكون المحادلة بالتي هي احسن دون الوصول الى حد المراء، وإذا ما توضحت الحقيقة فلا بد من قبولها والاستسلام لها دون تحجج او تعنت وغرور.

اما اللازم الآخر والاخير فهو التفاعل مع موضوع هذا البحث، ويكتفى ان نعرف ان العرفان الاسلامي والحكمة الالهية قد تكون وبالا علينا، لأنها تحملنا

(١) بحار الأنوار / ج ١ / ص ١٧٧ / رواية ٥٤.

مسؤولية عظمى لاترgeb اهوازنا وشياطيننا ان نتحملها. والحديث الشريف يقول:  
"إن امرنا صعب مستصعب لا يحتمله إلا ملك مقرب أونبي مرسل أو عبد مؤمن  
امتحن الله قلبه للإيمان".<sup>(١)</sup> فتحن لسنا برسل ولا ملائكة، ولكن لنكن مؤمنين  
متحمّلين، امتحن الله قلوبنا للإيمان، ولم لا؟ لم لا نطمئن ان نكون مؤمنين  
متحمّلين حتى نتحمل أمر الائمة المعصومين عليهم الصلاة والسلام؟  
وفي خاتمة التمهيد هنا، ننتقل إلى السؤال الآخر : ما هي طبيعة البحوث التي  
ستتناولها؟ و حول ماذا تدور فصولها؟

سيحيوي الكتاب فصولاً عديدة؛ الاول منها ستناول موضوع الفروق الاساسية  
بين الفلسفة والدين، وستتحدث في هذا المجال عن تاريخ الفلسفة وعن الخطوط  
العريضة للفلسفة، كما ستتحدث عن الخطوط العريضة للحكمة الالهية. ثم تتناول  
بعد ذلك ابعاد هذه الحكمة وهذا قد يحويه الفصل الثاني؛ وبالذات خلال  
ال الحديث عن المعرفة والعقل والتوحيد وبعده. ثم ننتقل في الفصول الاخرى الى  
بحث الجوانب السلبية في الفلسفة، والمعطيات الایجاحية للحكمة الالهية.  
ومن خلال ذلك كله سيتبين لنا ان القرآن الكريم، والسنّة الشريفة، والادعية  
المأثورة، تتحدث عن أعمق وأعقد المسائل، وعن سر الاسرار ولغز الالغاز  
وغياب الغيوب.. تتحدث عنها وتتناولها بلغة سهلة ميسورة وجاذبة تمكّن  
الانسان القطن من الانتفاع بها.

ان تلاوة كل آية من آيات الذكر الحكيم، وقراءة كل رواية ودعاة جاء على  
لسان الرسول العظيم واهل بيت الولي عليهم السلام تحلو بنا الى تلاوة وقراءة

---

(١) بحار الأنوار / ج ٢ / ص ٧١ / رواية .٣٠

المزيد منها. فتحن وللاسف الشديد بعيذون عن هذه الروايد العلمية الغنية رغم قربها منا؛ بعيذون عن الاستفادة منها، لأننا لا نعرف معنى القرآن الذي نتلوه أو معنى الدعاء الذي نقرأه أو معنى الرواية التي نسمعها. أما إذا عرفا ودرستا هنا العرفان الإسلامي، فسوف تتحول آيات القرآن إلى معراج، وفقرات الأدعية إلى مدرسة، واحاديث الرسول الكريم واهل بيته عليهم السلام إلى جامعة روحية - علمية بالنسبة إلى كل واحد منا - تزيله ايمانا وتربيه وعلما وختقا حسناً.

## الحكمة لماذا؟

من حق المرء أن يتتسائل عن السر وراء ضرورة الاجتهداد في دراسة العرفان الاسلامي .. ويفرض هذا التساؤل نفسه علينا قبل الغوص في غمار بحث "العرفان الاسلامي"؛ المتعدد الاطراف الواسع الشواطئ. وفي الايجابة نقول:

ان الانسان المسلم كثيرا ما يكون عرضة للأمواج الفكرية غير التزيبة التي تعمل من أجل سلب الهوية الدينية من شخصية الفرد المؤمن، ومالما يحصل الانسان المؤمن نفسه وسلوكه ضد الجوانب الشيطانية الخاطئة لهنـه الامواج الفكرية الراحفة، فـان ذلك يؤدي الى اصاباته في ثقافته ومعتقداته الدينية إصابات بالغة الخطورة.

ان الناس يولدون على الفطرة ولكن البعض ينحرف عن الحادة المستقيمة، ولا يكون ذلك بفعل الوراثة او التربية دائمـا، بل ثمـ سبب آخر لا يقل عن سابقـه تأثيرـا على سلوـكه وثقـافـه وآدـابـه ذلك السـبـب هو ما يدعـوه بعضـ الفـلاـسـفـة بـ"أصنـامـ السوق" اي ما يتـوارـدـ عليه من افـكارـ بسببـ تـعرـضـه للمـوجـاتـ الثقـافيةـ الغـرـيرـةـ علىـ

طبيعته وتكوينه.

فالمسلمون الذين انجرف بعضهم نحو الفلسفة الغربية او الشرقية لم ينحرفوها بداعي التربية السيئة، او بسبب انعدام الاهتمام العائلي بهم.. فالآباء في مجتمعاتنا المسلمة غالباً ما يكونون ذوي عاطفة خاصة تجاه أبنائهم يجعلهم يقومون بواجب التوجيه والتربية، الا ان الاجيال الجديدة افتتحت بلا حلود وبلا بصيرة عاصمة أمام التيارات الفكرية الزاحفة فأضحت في مهب الرياح العاتية السامة التي تفشتها الثقافة الغربية او الشرقية اللادينية، مما أثرت عليها وأدت بها في نهاية المطاف الى الفسق والانحراف، والى الالحاد والكفر أحياناً.

ان الطفل ينمو في بلاده المسلمة مؤمناً، وحينما ينخرط في سلك المدارس الحديثة فإن أول ما يعترف به هو الشك بما حمله من ايمان يرى معه الى المدرسة، لأن المناهج الدراسية المستوردة لا تهدف الا الى مسخ هوية ابناها المؤمنين.. ثم سرعان ما يتتحول هذا الشك مع التدرج التعليمي الى طرح الشبهات والمعgalطات ومن ثم يتنهى الامر الى الفسق والانحراف.. وقد يكون مصير الشاب السقوط في هاوية الكفر والالحاد.

ونحن بلدونا قد ن تعرض لهذه الموجات. فلليوم قد تحوطنا ثقافة اسلامية ولكن هل نستطيع ضمان استمرار هذه الاحاطة الثقافية؟ إن من المحتمل ان تغير الظروف، وان تتعدم من حولنا مصادر الثقافة الدينية التي نستلهم منها ؛ وأن نعيش مستقبلاً ظروفاً فكرية معاكسة، وذلك بالاقامة في بلاد غريبة عننا وعن افكارنا وأدبنا واخلاقنا، وهناك تصاعد نسبة انسياقنا باتجاه الفساد والثقافة الملحدة ؛ إذا كما متزوعي السلاح، واذ ذلك كيف سندافع عن انفسنا؟

البعض يقول أنا مؤمن وسوف أموت مؤمناً، ولكننا نتساءل - بتأويل - عن الضمانة في ذلك؟ وهل يضمن الداخل في مستعمرة المحجومين ان يخرج بنفسه سليماً معافى مالم يكن قد حصن بذنه بالمضادات الحيوية الازمة؟! كذلك الامر تماماً بالنسبة للروح والقلب وغذائهم من الفكر والثقافة والمعرفة.

هذا كله بعض النظر عن ان ما يدعى بمصادر الثقافة الاسلامية لم تعد اليوم مصادر ثقافية دينية خالصة تماماً. فهناك الكثير من الكتب والبحوث التي دونها كتاب مسلمون الا انك لا تستطيع ان تضمن بشكل مطلق سلامه كل الافكار الواردة فيها، فهناك أحياناً كثيرة خلط بين الافكار الصحيحة والثقافات الدخيلة أو الآراء الشخصية، وللتمييز بين كل ذلك لابد للمؤمن أن يمتلك المقياس الذي يعينه على تحديد الخطأ عن الصواب، ويقيه عن السقوط في العزالت الفكرية والانحرافات المعرفية.

وبامتلاك ذلك المقياس فإن بإمكان الفرد المسلم ان يخوض ما شاء له ان يخوض في المعارف الاسلامية وغير الاسلامية، مادام يتمتع بما يعصمه عن الانحراف والتهيء. إذ الأمر ليس مرهوناً بمسألة فقهية فرعية مثلاً، حيث قد يخطئ الواحد منا في واجب من واجبات صلاته وبإمكانه ان يعالج بقضاء او احتياط، او يخل بواجب الصوم فيقدم الكفارة - مثلاً -. انما الأمر يتعلق بالإيمان بمصر الوجود وحالقه وقد حذر الله في مناسبات لا تحصى عن الشرك ووصفه بأنه ظلم عظيم، وان الذنوب جميعاً قابلة للغفران سوى الشرك والكفر به، وان تفاصيل العقاب عليه لا قترة للمخلوق الضعيف على تحملها ؛ بل ولا تصورها. ومن هذا المنطلق بالذات ؛ نؤكد بأن الاخوة المؤمنين مدعاوون بشكل مؤكداً

الى متابعة بحث العرفان الاسلامي الذي يمثل بطبيعة الحال مفتاحاً جديراً للبحوث اعمق واشمل وأكمل.

والضرورة الكامنة وراء هذه المتابعة هي ان الافكار الانتقامية والانتقامية التي كانت متشرة في زمن ائمة اهل البيت عليهم السلام وتستفحل في يومنا هذا، لابد لنا من مواجهتها والوقوف موقف المتمكن منها ومن دحضها بالمع الحجج وأقوى الا أدلة.

ولطالما كان الائمه عليهم السلام يسألون عن الافكار الإلحادية التي كانت منتشرة على عهدهم، فكانوا عليهم السلام يؤكدون على ضرورة امتلاك المقاييس السليم في مواجهة تلك الافكار. والمقاييس هو معرفة أين هي معاقل العلم، وأبواب الرحمة، وضياء الامر. يقول الامام جعفر الصادق عليه السلام: "إن رسول الله صلى الله عليه وآله أثال في الناس وأنال وأنال، وإن أهل البيت معاقل العلم وأبواب الحكم وضياء الامر" (١)

فالرسول صلى الله عليه وآله والائمه من أهل بيته عليهم السلام هم معاقل العلم وأبواب الحكم وضياء الامر، وبالتالي هم المقاييس السليم الذي على المؤمن الرجوع اليه. فالانسان المؤمن عليه ان يتمتع ويتزود أولاً بالمقاييس السليمة المستبطة من الحججة الالهية، ثم لا ضير عليه ان ينفتح على الثقافات الاجنبى للدراستها والرد على الفاسد والملحد منها. ومن دون التزود والتسلح بالمقاييس المشار اليها لا يجوز له الانفتاح على الثقافات الاجنبى، إذ سيكون واقعه مدعوة لمزيد من الشك والضياع والانحراف.

---

(١) بحار الأنوار / ج ٢ / ص ٢١٤ / روایة ١.

## معرفة الله أشرف العلوم :

والسبب الآخر الذي يدعو الإنسان المسلم إلى دراسة العرفان، ينشأ من أن أشرف العلوم هو علم معرفة الله سبحانه وتعالى ؛ لأن الله عز وجل هو مصدر الوجود ومنشأ الخير، وهو الذي خلق كل شيء وقدره تقديرًا، وهو المبدئ المعيد، والخالق الرازق، له الأسماء الحسنى في عالم التكوين وفي عالم التشريع والثقافة وعلوم الفكر.. فان الله سبحانه وتعالى هو المحور، والإيمان به يأتي قبل كل إيمان.

يقول الإمام أمير المؤمنين علي عليه السلام في اول خطبة وضعت في كتاب نهج البلاغة :

" الحمد لله الذي لا يبلغ مدحته القائلون ولا يحصي نعمه العادون ولا يودي حقه المجتهدون، الذي لا يدركه بعد الهمم ولا يناله غوص الفطنة، الذي ليس لصفته حد محدود ولا نعت موجود ولا وقت معلوم ولا أجل ممدوح، فطر الحالات بقدرته ونشر الرياح برحمته ووتَّد بالصخور ميدان أرضه " ثم يقول عليه السلام : " اول الدين معرفته " .

فعلم الدين يبدأ من حيث الإيمان بالله سبحانه وتعالى ؛ فهو مصدر هذا الوجود، وأول الدين هو معرفة مصدر هذا الوجود، وكمال معرفته التصديق به، وكمال التصديق به توحيده، وكمال توحيده الاخلاص له، وكمال الاخلاص له نفي الصفات عنه. و " اول عبادة الله معرفته " كما يؤكد سيد المتقين علي بن أبي طالب عليه السلام ذلك.(1)

---

(1) بحار الأنوار / ج ٤ / ص ٢٥٣ / رواية ٦.

فقد يعبد المخلوق خالقه بفرضية الصلاة والصيام والزكاة، وقد يعبده بالجهاد والقتل في سبيله، ولكن تبقى معرفة الله اعظم من كل انواع التعبد، فعبر معرفة الله تم الفراغ، وعبرها ايضا يقبل ما دونها. فمن صلی ولا يعرف لمن صلی، او صام ولم يعرف لمن صام، ومن حاول وقتل ولم يعرف في سبيل من حاول وقتل.. ستذهب اعماله سدى وحسنة، وقد يخسر الدنيا والآخرة، حيث سيضل سعيه ويقعد مذموماً مدحوراً.

اذن ؟ "أول عبادة الله معرفته، واصل معرفته توحيده، ونظام توحيده نفي الصفات عنه ؛ جلَّ ان تحلَّه الصفات لشهادة العقول، ان كل من حلَّتْه الصفات مصنوع، وشهادة العقول انه جلَّ جلاله صانع ليس بمصنوع..." إلى آخر الخطبة اليمانية التي رويت عن الامام علي عليه السلام.(1)

ولكي نهيء نقطة البدء في هذا البحث المديد، فإنه من الجدير بنا ان نلتمس ذلك في احاديث الرسول وروايات اهل بيته عليهم السلام التي من طبيعتها ان تهيب لنا الامل والرجاء في رحمة الله سبحانه وتعالى، فهي التي تفتح لنا آفاقا من العلم الاسلامي المتجسد بالعرفان والحكمة ؛ ولا شك ان اهل البيت هم اول وخير من عرف الله عزَّ وجلَّ حق معرفته، ولذلك اجتباهم ربهم.

### الجنة شمن التوحيد:

يقول رسول الله صلی الله عليه وآله : "والذي بعثني بالحق بشيرا ؛ لا يعبد الله بالنار موحدا ابداً، وان اهل التوحيد ليشفعون فيشفعون". ثم قال صلی الله عليه وآله: "إنه اذا كان يوم القيمة أمر الله تبارك وتعالى بقوم ساءت أعمالهم في دار

(1) بحار الأنوار / ج ٤ / ص ٢٥٣ / روایة ٦.

الدنيا الى النار فيقولون : يا ربنا كيف تدخلنا النار وقد كنا نوحشك في دار الدنيا ؟ وكيف تحرق ألسنتنا وقد نطقنا بتوحيدك في دار الدنيا ؟ وكيف تحرق قلوبنا وقد عقدت على ان لا إله الا انت ؟ ام كيف تحرق وجوهنا وقد عفناها لك في التراب ؟ ام كيف تحرق ايدينا وقد رفعناها بالدعاء اليك ؟ فيقول الله جل جلاله : عبادي ساءت اعمالكم في دار الدنيا فجزاؤكم نار جهنم. فيقولون : يا ربنا عفوكم اعظم ام خططيتنا ؟ فيقول تبارك وتعالى : بل عفوبي. فيقولون : رحمتك اوسع ام ذنبينا ؟ فيقول عز وجل : بل رحمتي، فيقولون : إقرارنا بتوحيدك اعظم ام ذنبينا ؟ فيقول تعالى : بل إقراركم بتوحيدك اعظم. فيقولون : يا ربنا فليسعنا عفوكم ورحمتك التي وسعت كل شيء. فيقول الله جل جلاله : ملائكتي، وعزتي وجلالي ما خلقت خلقاً احب الي من المقربين بتوحيدك، وان لا إله غيري، وحق علي ان لا اصلي اهل توحيدك [أي : لأحرفهم بالنار] ادخلوا عبادي الجنة".<sup>(1)</sup>

وقد جاء في مأثور الدعاء : "من اكثرا طرق الباب او شكل ان يسمع الجواب ". والمرء اذا نادى الله بغير انكسار فليستغث مرة اخرى، فعلل بينه وبين الله الف حجاب، وكلما قال الداعي : يا الله، كلما خرق حاجباً من هذه الحجب حتى يصل الى مصدر النور، فيحييه الله سبحانه وهو اللطيف بعباده : ليك وسعديك، عبدي ادعني اجلك. ولعل الدعاء الاهم الذي ينبغي ان ندعوه هو : ان يقينا الله نار جهنم، ﴿رَبَّنَا مَا خَلَقْتَ هَذَا بِاطْلَأْ سُبْحَانَكَ قَنَّا عَذَابَ النَّارِ﴾ رَبَّنَا إِنَّكَ مَنْ تُدْخِلِ النَّارَ فَقَدْ أَخْرَيْتَهُ وَمَا لِلظَّالِمِينَ مِنْ أَنْصَارٍ﴿﴾ (آل عمران/ ١٩٢-١٩١)

---

(1) بحار الأنوار / ج ٢ / ص ١ / روایة ١.

فالبعض في هذه الدنيا يطمح لأن يكون الأول في كل مضمون من مضمونات الحياة، والبعض الآخر يكتفي بالفتات من كل شيء. البعض يدعوا الله لأن يمنحه أمراً بسيطاً لا يتاسب حتى واحتياجاته الدنيوية، أما البعض الآخر فلا يكتفي بالطلب إلى الله سبحانه وتعالى أن يقيه عذاب نار جهنم فحسب، بل يتطلع ويسمو إلى الدرجة الأعلى ليتمنى على الله - وهو القريب المجيب - أن يقيه الحزري في يوم القيمة، بنفس الدرجة التي يطلب فيها أن يرزقه الرضوان الالهي الذي قال القرآن الكريم عنه أنه أكبر من الجنة ذاتها، وأنه هو الفوز العظيم.

﴿وَعَدَ اللَّهُ الْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنَاتِ جَنَّاتٍ تَجْرِي مِنْ تَحْتِهَا الْأَنْهَارُ خَالِدِينَ فِيهَا وَمَسَاكِنَ طَيِّبَةً فِي جَنَّاتٍ عَدْنٍ وَرِضْوَانٍ مِنَ اللَّهِ أَكْبَرُ ذَلِكَ هُوَ الْفَوْزُ الْعَظِيمُ﴾

(التوبية/٧٢).

ان ذلك كله منوط بمستوى معرفة العبد بربه بعد معرفته بنفسه كما جاء في الحديث عن النبي صلى الله عليه وآله : " من عرف نفسه فقد عرف ربه ".<sup>(١)</sup> وهذه المعرفة هي المقياس الأوفى المحدد لشخصية الإنسان، وغير ذلك من المقاييس لا يدعو كونه هباءً غير ذي بال، لا سيما إذا تذكرنا أن مظاهر الوجود لا محالة آيلة إلى الزوال والانعدام في يوم من الأيام كان عند الله موقوتاً.

ولا ادل على ما تقدم بآن آيات القرآن المجيد تحدثنا وبمطلق الوضوح والصراحة عن هذه الحقيقة ؛ حيث تقول : ﴿رَبَّنَا إِنَّا سَمِعْنَا مُنَادِيَ يُنَادِي لِلإِيمَانَ أَنَّ إِيمَانُكُمْ فَاقْتُلُوكُمْ فَإِنَّا رَبُّنَا فَاغْفِرُ لَنَا ذُنُوبَنَا وَكَفَرُ عَنَا سَيِّئَاتَنَا وَتَوَقَّنَا مَعَ الْأَبْرَارِ﴾ (آل عمران/١٩٣)

(١) بحار الأنوار / ج ٢ / ص ٣٢ / رواية ٤٢٢.

ان المضامين القيمة التي تختزلها هذه الآية المباركة تعبر - فيما تعبر - عن نداء إلهي مباشر لبني آدم، وما ينبغي ان يكون عليه اعتقاده وسلوكه وشخصيته. فالآية تتحدث عن شريحة من المؤمنين سمعوا نداء الإيمان فلم يكن بوسعهم - حسب شخصيتهم الراقية - إلا ان يسلموا لهذا النداء تسلیماً، معتقدين بأن لا نقل للأعمال الطيبة الصادرة عنهم - رغم وجوبها و أهميتها - فهم على يقين من امرهم وامر ربهم - بعد معرفتهم به - بان لا خلاص لهم من الذنوب والموبقات سوى رحمة الله تعالى، نظراً الى انه المنان الرحيم والكريم، فالتوحيد؛ والتوحيد فقط هو المنفذ من السينات والموصل الى النعيم الابدي. والتوحيد لا يكون ولا يتأتى إلا بعد معرفة الله جل جلاله.

وَمَنْ قَوْلُ عَظِيمٍ لِرَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَآلِهِ وَسَلَّدَ فِيهِ أَنَّ "الْتَّوْحِيدَ ثُمَّ  
الْجَنَّةَ" (١) وَأَنَّ "وَحْدَ اللَّهُ تَشْرِيكٌ بِتَوْحِيدِكُمُ الْجَنَّةَ".

وقد روی أبوذر الغفاری رحمه الله انه قال : خرجت ليلة من الليالي فإذا رسول الله صلی الله عليه وآلہ یمشی وحده ليس معه إنسان فظننت انه يكره ان یمشي معه أحد، فجعلت امشي في ظل القمر، فالتفت فرآني فقال: من هذا؟ قلت: ابوذر جعلني الله فداك. قال: يا أبوذر تعال، فمشيت معه ساعة. فقال: إن المكثرين هم الأقلون يوم القيمة إلا من أعطاه الله خيرا فتفتح فيه يمينه وشماله وبين يديه وورائه وعمل فيه خيرا. قال : فمشيت معه ساعة، فقال : اجلس هاهنا - وأجلسني في قاع حوله حجارة - فقال لي : إجلس حتى أرجع إليك. قال : وانطلق في الحرّة حتى لم أره وتوارى عنى فأطال اللبث، ثم إني سمعته عليه الصلاة والسلام وهو

---

(١) بحار الأنوار / ج ٢ / ص ٣ / رواية .٣

مُقبل وهو يقول : وإن زنى وإن سرق ، قال : فلما جاء لم أصبر حتى قلت : يا نبى الله جعلني الله فداك من تكلمه في جانب الحرفة ؟ فإني ما سمعت أحدا يردد عليك شيئاً ، قال : ذاك جبرايل عرض لي في جانب الحرفة ؟ فقال : بشّرْ أمتك انه من مات لا يشرك بالله عز وجل شيئاً دخل الجنة ، قال : قلت : يا جبرايل وإن زنى وإن سرق ؟ قال نعم وإن شرب الخمر .<sup>(١)</sup>

وبالرغم من ان الشيخ الصدوق - قيس الله نفسه الزكية - وغيره من العلماء الابرار كانوا قد علقوا على هذا الخبر بان مثل هذا الانسان الذي تحدث عنه الامين جبرايل عليه السلام لا يموت حتى يوفقه الله سبحانه وتعالى الى التوبة قبل مماته وإن العلامة المجلسي يقول : لا ينبغي الاغترار بتلك الاخبار والاجتناء بها على المعاصي .

ولكن يبدو ان الأمر بين امرتين كما اشار عدة من العلماء الأخيار ، اذ ان الحالة المثلث لايمن الانسان وانطلاقاً من معرفته بالله ان يعيش حالة الرجاء والخوف . فهو يرجو الله ورحمته وكأنه لم يعصه قط ، ويحاف الله وعقابه وكأنه لم يطعه قط .

وعلى اية حال ؛ فإن الداعي إلى تداول العرفان الإسلامي يكتفى وراءه سبيان رئيسيان :

الأول : ان امواج الثقافة الدخيلة المشوشة على طبيعة مجتمعاتنا الإسلامية وافرادنا المسلمين قد تؤثر علينا مالم نكن متحصينين بمحسن التوحيد ومعرفة الله . ففي العقائد لا يجوز التقليد ، وإنما على كل فرد أن يمتلك المقياس القرآني الذي

---

(١) بحار الأنوار / ج ٣ / ص ٧ / رواية ١٧ .

عبره يعرف ربه حق المعرفة. وإنما يتأتى ذلك عبر سلاوة القرآن الكريم، والتذير في آياته. فبصائر القرآن التي نطق بها الآيات الشريفة، وفسرها الرسول الرايم صلى الله عليه وآله والائمة الهدامة من أهل بيته، هي المقياس الذي ينبغي على كل واحد منا أن يمتلكه.

الثاني : ان اشرف العلوم واجبها هو علم الدين، وهو بدوره ذو درجات، وارفعها هو توحيد الله سبحانه وتعالى.

## علم الكلام

عرفنا مما سبق من البحث حول تاريخ تسرب الافكار الفلسفية الى البلاد الاسلامية ؛ ان المدارس الفلسفية التي كانت تحيط بالعالم الاسلامي ابان بزوغ نور الاسلام، وبالذات مدرسة الاسكندرية، اختلطت فيها الافكار الفلسفية المنسوبة الى افلاطون شيخ فلاسفة الاشراق، بالثقافات والمعارف التي كان المسيحيون وقتها يعتقدون بها. ومن خلال هذا الخلط نشأت المسيحية الجديدة المعروفة اليوم، والتي أدانها القرآن الكريم باعتبارها مضاهة للكفار الذين كانوا قبلها حيث قال ربنا سبحانه:

﴿وَقَالَتِ الْيَهُودُ عَزِيزٌ ابْنُ اللَّهِ وَقَالَتِ النَّصَارَى الْمَسِيحُ ابْنُ اللَّهِ ذَلِكَ قَوْلُهُمْ بِأَفْوَاهِهِمْ يُضَاهِئُونَ قَوْلَ الَّذِينَ كَفَرُوا مِنْ قَبْلِ قَاتَلَهُمُ اللَّهُ أَنَّى يُؤْفَكُونَ﴾ (التوبه / ٣٠). كما إن المسلمين لم يظلوا بعيداً عن التأثر بهذه الافكار الفلسفية، فاتشرت فيما بينهم الافكار الانتقائية التي كانت تمزج بين شيء من الافكار الاسلامية والنظارات الفلسفية البشرية الديخية.

ولمزيد من التفصيل لابد ان نستعرض تاريخ علم الكلام الذي يعتبر فرعاً من العلوم العقلية التي كانت ولا تزال مرادفة للفلسفه.

### ماهو "الكلام" :

ماهو علم الكلام وما هله، ولماذا سمى بعلم الكلام؟

علم الكلام هو العلم الذي ينافع عن العقائد الاسلامية بالادلة العقلية.

اما لماذا سمى بعلم الكلام فقد قال البعض: لأن المنشغلين بهذا العلم كانوا يعنونون فصول مباحثهم بلفظة كلام فيقولون - مثلاً - كلام في توحيد الله، كلام في القدر، وهكذا...

وبعض الحال التسمية ل Maheriyah البحوث، ولأن أكثر ما يبحث هنا العلم إنما يبحث موضوع كلام الله عز وجل هل هو قديم أم حديث، وهذه المسألة قد أشغلت المسلمين حوالي قرنين من الزمان.

وبعض آخر الجأ هذه التسمية إلى المعنى، وذلك لأن الفلاسفة سموا علمهم بالمنطق، ولأن ترجمة كلمة (المنطق) في اللغة العربية، هو الكلام. ولذا أطلق الفلاسفة المسلمين على علمهم اسم (الكلام).

والقول الثالث هو الأظهر، ومنه يتبيّن انه حالة من التقليد الذي كان علماء الكلام يمارسونه بالنسبة الى الفلاسفة.(١)

### سامري هذه الامة :

في رواية عن أبي يحيى الواسطي قال: لما فتح أمير المؤمنين عليه السلام البصرة اجتمع الناس عليه وفيهم الحسن البصري ومعه ألواح، فكان كلما لفظ أمير

(١) للتوضيح راجع: العرفان الاسلامي بين نظريات البشر وبصائر الروحى - للمؤلف.

المؤمنين عليه السلام بكلمة كبها، فقال له أمير المؤمنين عليه السلام - باعلى صوته - : ما تصنع ؟ قال : نكتب آثاركم لنحدث بها بعدهم. فقال له امير المؤمنين عليه السلام: اما وان لكل قوم سامرياً وهذا سامری هذه الامة، أما إنه لا يقول (لا مساس) ولكنه يقول لا قتال" (١).

والذى يدو واضحأً وجلياً من هذا النص وغيره مما سيأتي هو وجده التشابه بين سامری بنی اسرائیل والحسن البصري. فسامری بنی اسرائیل أخرج لهم عجلاً جسداً له خوار وقال هذا إلهكم وإله موسى فأفضل به شطراً كبيراً من جماهير بنی اسرائیل، ومثله فعل الحسن البصري الذي عمل على سلب المسؤولية عن الدين الاسلامي ودفع البحوث العقائدية ونحا بها منحى يجرد فيه الايمان عن العمل. والبصري هذا الذي آخاه أمير المؤمنين بابليس في رواية نقلها الطبرسي في الاحتجاج (ج ١ / ص ١٧١) أسس مدرسة ضالة في القدر، التي ذمها الرسول صلى الله عليه وآله وحنر الامة منها فيما روى عنه صلى الله عليه وآله جماعة من علماء الاسلام انه قال: "لعنت القدرة على لسان سبعين نبياً" قيل : ومن القدرة يا رسول الله ؟ فقال : قوم يزعمون أن الله سبحانه قدّر عليهم المعاصي وعذبهم عليها" (٢).

وقال ابن عباس: مرَّ (أمير المؤمنين عليه السلام) بالحسن البصري و هو يتوضأ، فقال: يا حسن أسبغ الوضوء، فقال : يا أمير المؤمنين لقد قلت بالأمس انساناً يشهدون أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له وأن محمداً عبده ورسوله، يصلون

---

(١) بحار الأنوار / ج ٤٢ / ص ١٤١ / رواية ٢.

(٢) المصدر / ج ٥ / ص ٤٧.

الخمس و يسبغون الموضوع، فقال له أمير المؤمنين عليه السلام : فقد كان ما رأيت  
فما منعك أن تعن علينا علينا !؟

فقال : والله لأصدقتك يا أمير المؤمنين، لقد خرجمت في أول يوم فاغتسلت  
وتحنطت وصيّبت على سلاحـي، وأنا لا أشك في أن التخلف عن أم المؤمنين  
عائشة هو الكفر، فلما انتهيت إلى موضع من الخربة نادى مناد : " يا حسن إلى  
أين ؟ ارجع فإن القاتل والمقتول في النار "، فرجعت ذعراً وجلست في ي Tessi، فلما  
كان اليوم الثاني لم أشك أن التخلف عن أم المؤمنين عائشة هو الكفر، فتحنطت  
وصيّبت على سلاحـي وخرجت أريد القتال، حتى انتهيت إلى موضع من الخربة  
فنادى مناد من خلفي : " يا حسن إلى أين ؟ فإن القاتل والمقتول في النار " . قال  
علي عليه السلام : صلـقك أقدرـي من ذلك المنادي؟ قال: لا. قال عليه السلام :  
ذاك أخوك إبليس و صـلـقـكـ، إنـ القـاتـلـ وـالمـقـتـولـ مـنـهـمـ فـيـ النـارـ، فقالـ الحـسـنـ  
البـصـريـ: الآـنـ عـرـفـتـ يـاـ أمـيرـ المـؤـمـنـينـ آـنـ الـقـومـ هـلـكـيـ". (١)

الحسن البصري هذا هو الذي اسس مدرسة الاشاعرة وفي ظل مدرسته، نمت  
مدرسة الاعتزال على يد تلميذه واصل بن عطاء الذي يصف استاذـهـ البـصـريـ بأنهـ  
يتغير بين عشية وضحاهاـ، وانـهـ لا يستقر على رأـيـ، وأنـهـ كلـ يومـ هوـ فيـ شـأنـ.  
فـيـ يـوـمـ يـقـولـ بـالـقـلـرـ، أـيـ انـ اللـهـ سـبـحـانـهـ هوـ الذـيـ قـدـرـ اـعـمـالـ الـعـبـادـ وـلـيـسـ لـلـعـبـادـ  
شـأنـ فـيـ اـعـمـالـهـمـ، وـفـيـ يـوـمـ آـخـرـ يـقـولـ إـنـ الـعـلـمـ هوـ مـنـ شـأنـ الـإـنـسـانـ وـحـدهـ. وـفـيـ  
يـوـمـ ثـالـثـ يـقـولـ إـنـ عـلـمـ اللـهـ سـبـحـانـهـ حـادـثـ، وـفـيـ رـابـعـ يـقـولـ عـلـمـ اللـهـ قـدـيمـ، وـمـرـةـ  
يـقـولـ خـلـقـ اللـهـ لـلـخـلـقـ حـادـثـ، وـأـخـرـ يـقـولـ قـدـيمـ.

---

(١) الاحتجاج / ج ١ / ص ١٧١.

وربما يتصور ان هذا التلون والتغير في آراء الحسن البصري كان سبباً لانعزال تلميذه واصل بن عطاء عن مدرسة استاذه، لكن الحقائق التاريخية التي سادت تلك الفترة تكشف بوضوح عن سبب رئيسي آخر هو أن الازارقة - وهم فرع من فروع الخوارج - كانت لهم السلطة آنذاك على البصرة، وكانوا يزعمون بأن مرتكب الكبيرة كافر وأنه خالد في النار، بينما كان الحسن البصري يقول انه ليس بكافر. فكان لابد لواصل، وهو كأستاذ يعيش حالة الانهزامية، ولكي يتهرب عن تحمل عناء الوقوف امام الحكماء المتطرفين واصحاب الفحوذ، ولكي ينسأ عن قضايا الثورة التي كان يقودها أهل بيت الرسول صلوات الله عليهم اجمعين دفاعاً عن الرسالة الالهية. كان لابد له أن يخرج برأي توفيقي بين آراء استاذه وآراء السلطة الحاكمة، فأسس منها ي يقول إن مرتكب الكبيرة ليس بكافر وليس بمسلم وإنما هو متزلة بين متزلتين فهو إذن فاسق(1).

وقد اطلق اسم المعتزلة على المدرسة التي اسسها واصل بن عطاء بعد ان طرده استاذه الحسن البصري من حلقة درسه لمخالفته لقوله، فاعتزل في زاوية من المسجد واتخذ لنفسه حلقة جديدة واتتحق به عمرو بن عبيد، وبذلك سمي بالمعتزل، وسميت مدرسته بالمعتزلة، وقد أشاعت فيما بعد الى اثنين وعشرين فرقة.

### لماذا علم الكلام؟

حينما تعرضت ثقافة المسلمين الى الارتفاع وسادتها الفوضى نتيجة الظروف السياسية والاجتماعية ؟ سيما بعد مقتل الخليفة الثالث، ظهرت على الساحة

---

(1) الخطاط، كتاب الانتصار ص ١١٨ / الشهري، المثل والنحل ص ١٧ / عنهم : تاريخ الفلسفة الاسلامية ص ٧٩ .

الاسلامية تسؤالات كان لها اثر لا يستهان به في الحقل الثقافي، فاضطررت معها الافكار. وكانت سبباً دافعاً لعلماء الدين ان ينشئوا علماً او فناً يستطيع ان يحافظ على توازن الجو الثقافي وعلى تعادل الفكر، هذا من جهة؛ ومن جهة ثانية فان باب العلم الذي فتحه رسول الله صلى الله عليه وآله امام المسلمين على مصراعيه بقوله: "انا مدينة العلم وعلى يابها"، وقوله: "علي اقضاكم" (١). وقوله: "من كنت مولاه فهذا علي مولاه" (٢)، وكذلك باب الولوج الى المعارف الالهية الذي فتحه الرسول الاكرم صلى الله عليه وآله بقوله: "اني تارك فيكم التقليين ما ان تسكتم بهما لن تضلوا : كتاب الله، وعترتي اهل بيتي" (٣)، هذا الباب صدته رياح الجاهلية المتتجدة في المجتمع الاسلامي الحديث، والاهواء التسلطية في بعض الفئات التي عملت على إبعاد أهل بيت العصمة عن مراكز التوجيه والتقييف وبالتالي ابعاد الناس عن تفسير القرآن الكريم. فكان ان اجتاحت المجتمع الاسلامي افكار غريبة دخيلة، وكان ان احتاج الناس الى ثقافة بديلة فنشأت نظريات واسست مدارس فكرية مختلفة وهكذا وجد أمثال الحسن البصري وواصل بن عطاء وكانت المذاهب والمدارس الاخرى في علم الكلام وفي الفقه.

ثم ان انقلاب مجتمع الجزيرة العربية على واقعه المتختلف بفضل بزوغ نور الاسلام وظهور الرسالة المحمدية، كان انبياناً للحضارة الاسلامية في القرن الاول

(١) بحار الانوار / ج ١٠ / ص ٤٤٥ / رواية ١٥.

(٢) المصدر / ج ٤ / ص ٢٠٣.

(٣) المصدر / ج ٢ / ص ٢٨٥ / رواية ٢.

الهجري، وحيث نشر الاسلام نوره على البقاء المحاروة للجزيرة وفتح المسلمين العراق وسوريا ومصر، اصطدموا حينها بالحضارة البيزنطية والفارسية القديمة، وكتيبة طبيعية لهنها الاصطدام والاحتكاك بين الحضارة الاسلامية وتلك الحضارات تفاعلت الافكار فخرج الي حيز الواقع نمطان من الفكر يمثل احدهما فئة المتبين للافكار الدخيلة وهم الفلاسفة كابن المقفع وابن ابي العوجاء وعبد الله الديصاني وغيرهم من المترنجة، وفئة أخرى أرادت ان توفق بين الامرين ؛ بين الافكار الدخيلة والافكار الاصيلة، وهؤلاء هم الذين أسسوا ما يعرف اليوم بعلم الكلام.

### من تفكير في ذات الله تزندق :

وقد لعن رسول الله عدة ثقات ومن حملتهم (القدرية) قال صلى الله عليه وآله : لعنت القدرية على لسان سبعين نبياً، قيل : ومن القدرية يارسول الله ؟ فقال : قوم يزعمون ان الله سبحانه قدّر عليهم المعاصي وعذبهم عليها(1). ويقول القدرية: اننا نعمل الاعمال والله هو الذي يجازي ويتحمل مسؤولية اعمالنا، يقولون : علم الله قديم وعمل الانسان في علم الله ؛ فالله هو الذي قام بهذا العمل، وكثير من المسلمين ضلوا السبيل ففسدت افكارهم وعقائدهم بسبب هذه الافكار التبريرية، الافكار التي تبرر ما يفعله الانسان وترفع عنه الجزاء عما يرتكبه من كبائر وصفائر والتي ستتناولها بالبحث ونبئ فسادها عقلاً وشرعاً.

والاعتقاد السائد عند بعض المؤرخين هو ان الحسن البصري هو اول من تكلم في القدر وان إليه تنتهي كثير من المذاهب العقائدية القائلة بتجريد الايمان عن

---

(1) بحار الأنوار / ج ٥ / ص ٤٧ .

العمل، وربما كان هو المشجع للتصوف والرهبة بزعمه ان افعال العباد مخلوقة، ففي رواية في البحار عن أمير المؤمنين عليه السلام في القدر انه قال : "ألا إن القدر سرّ من سرّ الله وحرز من حرز الله، مرفوع في حجاب الله، مطوي عن خلق الله، مختوم بخاتم الله، سابق في علم الله، وضع الله عن العباد علمه، ورفعه فوق شهادتهم لأنهم لا ينالونه بحقيقة الربانية ولا بقدرة الصمدانية ولا بعظمة النورانية ولا بعزة الوحدانية لأنه بحر زاخر مواج خالص لله عز وجل، عمقه ما بين السماء والأرض، عرضه ما بين المشرق والمغارب اسود كالليل الدامس، كثير الحيات والحيتان ؟ تعلو مرة وتسلل أخرى، في قعره شمس تضيء لا ينبغي ان يطلع عليها إلا الواحد الفرد، فمن تطلع عليها فقد ضاد الله في حكمه ونازعه في سلطانه وكشف عن سرّه وستره وباء بغضب من الله ومؤاوه جهنم وبئس المصير(١). وقد وردت هذه الرواية جواباً قاطعاً لمن سأله عليه السلام عن القدر، وجاءت تحذيراً بان القدر امر خطير وتوجيهها للإنسان بأن يؤمن بوجوده وبفطرته وأنه مكلف حرّ ومريد في أعماله وإن عليه الحزاء، وأما إن يتعمق الإنسان في ذات الله فذاك هو التفكير في ذات الله وذاك هو الزنقة، بينما يأتي سامي هذه الامة ليحدث الناس عن القدر فيثبت الشبهات في افكار الناس ويضلّلهم.

والذي ييلو ان أبي الحسن بن أبي الحسن البصري كان يسعى الى تبرير افكاره من خلال مراساته وكتاباته مع الائمة المعصومين، فلم يكن يجد إلا ردّاً قاطعاً، فقد روی عن العالم - الإمام موسى بن جعفر عليه السلام - انه قال : كتب الحسن بن أبي الحسن البصري إلى الحسين بن علي بن أبي طالب صلوات الله عليهما

(١) بحار الأنوار / ج ٥ / ص ٩٧.

يسأله عن القدر، فكتب اليه "فاتبع ما شرحت لك في القدر مما افضي إلينا اهل البيت فاته من لم يؤمن بالقدر خيره وشره فقد كفر، ومن حمل المعاصي على الله عز وجل فقد افترى على الله افتراء عظيماً" والذي يسدو ان الرجل كان يسعى لمثل ذلك، اذ انه اما كان يحمل الله اعماله ومسؤولية تصرفاته واما انه كان يقول بان ليس لله شأن في مسألة القدر، لكن الحسين عليه السلام يقول في جوابه - : ان الله تبارك وتعالى لا يطاع ياكراه ولا يعصى بغبة ولا يهمل العباد في الهلاكة لكنه المالك لما ملكهم... الى ان قال عليه السلام في نهاية الحديث: "فانا على ذلك اذهب وبه اقول، والله انا واصحابي ايضاً عليه ولله الحمد". (١)

مما سبق تتضح طبيعة الظروف التي سادت المجتمع الاسلامي في تلك الفترة وطبيعة العوامل التي ادت الى نشوء علم الكلام، ائمة معصومون يضعون الحقائق أمام الناس من خلال احاديثهم وكتاباتهم ومراسلاتهم، ومسلمون يعيشون في متألهات هذا العلم ويتحدثون بما اسقط الله عنهم مسؤوليته، هكذا وفي مثل هذه الظروف انتشر علم الكلام، وهو وإن لم يكن ضاراً كله فقد كان مفيداً في بعض جوانبه، إلا إنه في مثل هذه الارضية وهذه الاجواء نشأت فرق منحرفة في الامة الاسلامية كالاسماعيلية والمانوية، والراوندية، والباطنية، فرق أهت الائمة عليهم السلام ، فما من إمام من ائلتنا ابتلاءً من الإمام علي عليه السلام والى الإمام الرضا عليه السلام إلا وقد أله من قبل مجموعة من اصحاب الفلسفة الذين كانوا يحسبون أنفسهم - كذباً وزوراً - من الشيعة، وكان الأئمة الاطهار يحاربونهم أشد المحاربة.

(١) بحار الأنوار / ج ٥ / ص ١٢٣

ان الافكار الفلسفية هي التي سببت حلوث فرق عديدة بين المسلمين وكان اهمها الفرقتين الاساسيتين: فرقة المشاء وكان يمثلهم الفيلسوف المعروف ابن رشد، وفرقة الاشراق وكان يمثلهم ابن سينا والفيلسوف المعروف سهروردي.

## تاريخ الفلسفة

في عالم الفكر خطان لا يلتقيان إلا في مواضع يسيرة بسيطة ؛ ألا وهمَا خط الرسالات الالهية، وخط الفلسفة البشرية. ولكل من هذين الخطين تاريخه الممتد عبر الزمن. فمنذ هبوط آدم على هذا الكوكب، كان يحمل معه رسالة السماء الالهية التي سبقت وجود الحاجة إليها، فمع أول انسان جاءت رسالة السماء، وستبقى وتستمر إلى آخر إنسان. وسوف لن تخلو الأرض من حجة إلهية يحمل الرسالة الالهية.

ونحن لسنا بصدد البحث عن تاريخ الرسالات السماوية، وإنما ينبعي لنا أن نشير إلى فكرتين قد تحتاج إليهما في سياق البحوث القادمة إن شاء الله تعالى.

### الأولى : وحدة الهدف في الرسالات الالهية

لا ريب أن الخطوط العريضة لرسالات الله تبارك وتعالى واحدة، إذ كلها تدعوا إلى توحيد الله الخالق الواحد الأحد، وإلى تسييحه وتقديسه وبيان أنه تعالى أكبير من أن يوصف بوصف.. وكلها تدعوا إلى التخلص في العبودية له جل وعلا،

والى نفي الشركاء عنه ومحاربة الانداد الذين يُعلّلون من دونه، وأيضاً فانها جميعها تدعوا الى اصلاح النفس، وبالتالي الى اصلاح المجتمع الانساني. فالمعارف الالهية التي تكاملت على يد النبي الاكرم صلى الله عليه وآله هي ذاتها المعرف التي جاءت بصورتها المجملة مع آدم على نبينا وعليه الصلاة والسلام، وهي ذات المعرف التي جاءت مع نوح وابراهيم وموسى وعيسى ومع كل النبئن صلوات الله عليهم أجمعين.

إذن، فإن أفلاطون مثلاً لا يمكن ان يكوننبياً، إذا كانت تعاليمه الاشراقة مخالفه لتعاليم نبينا صلی الله عليه وآلہ. بل وحتى زرادشت لايمكن ان يكوننبياً اذا كانت تعاليمه هي هذه المخالفه لتعاليم عيسى على نبينا وعليه الصلاة والسلام، فان ما ينسب إليه من أفكار صوفية اشراقة ليست بحقيقة، لأنها مخالفه لما نعهد له من معارف القرآن الحكيم.

فال فكرة الاولى هي يأي哲ز: ان رسالات الله تعالى واحدة، ودعوتها واحدة، وثقافتها واحدة، وخطوط معارفها العريضة واحدة أيضاً لا اختلاف فيها إلا ما يعرض من التشريعات الجزئية التي تتغير مع الزمان.

### **الثانية : القرآن الكريم اكمل الرسائلات الالهية**

إن المعرف الالهية التي انبثقت من الرسائلات الالهية نجد لها في القرآن الكريم. فنحن لو تدبرنا الآيات الكريمة، نقف على ما كان يدعو إليه الانجيل والتوراة والزبور ومئة وثلاثون ونيف من الكتب الالهية التي نزلت على البشر ؟ فمن خلال قراءة لسوره هود مثلاً او الشعرا او القصص، بل كل سور القرآن الكريمة، يبلو واضحاً شمولية القرآن الكريم وهيمته على كل الرسائلات السابقة له، بل ويظهر

بكل جلاء انه اكمل الرسالات واجمعها.

ومن خلال نظره إلى ما كان يدعو إليه الانبياء والى ماهية الرسالات التي جاؤوا بها، والى تاريخ تلك الرسالات، نعرف كونها واحدة فيما جاءت به من المعارف الالهية، وان خطوطها العريضة واحدة ايضاً. وان القرآن الكريم هو أكملها.

إذا فالذى ينبغي لنا ان نؤرخه هو الفكر البشري، ذلك الفكر الذي يولد ناقصاً فيتعامل خلال مسيرة تكامله مع العصور والازمان ثم يندو أحيراً منافقاً لنفسه. ذلك الفكر الذي ينشأ حيناً في اليونان وينتقل إلى الاسكندرية ومن ثم إلى أنطاكية ومنها إلى الروم والى سائر بلاد العالم، فتبديل صوره عبر الحضارات المختلفة كالحضارة الهيلينية والمصرية والفارسية القديمة وغيرها من الحضارات.

### المعارف الالهية:

لكي نستعرض جانباً من الفلسفة البشرية، لابد لنا ان نبين ان الفكر إذا كان موحى من قبل الله تعالى إلى الإنسان، فذلك الفكر يكون مقدساً عن التأثير بالظروف، متزهاً عن كل شائبة، بعيداً عن تأثيرات الحالات النفسية للإنسان وظروفه الثقافية والاقتصادية والسياسية، كطبيعة الانتاج مثلاً او طريقة الحكم او ما اشبه ذلك ؛ لأن هذا الفكر نزيه بعيد عن الهوى، فهو كعلم نبينا محمد صلى الله عليه وآله الذي يقول عنه ربنا سبحانه وتعالى : ﴿وَمَا يَنْطِقُ عَنِ الْهَوَىٰ \* إِنْ هُوَ إِلَّا وَحْيٌ يُوحَىٰ﴾ (التحم / ٣-٤)

فالجزيرة العربية إبان نزول القرآن بأحوالها الاقتصادية والثقافية والاجتماعية، لم تكن لتؤثر في ماهية المعارف القرآنية، بل العكس هو الصحيح إذ الرسالة المحمدية جاءت لتوجيه الإنسان نحو التكامل، وذلك لأن القرآن الكريم ليس

قرآن الجزيرة. فهو لم ينبع من أرضها ولم يكن وليد مجتمعها، و إنما أوحى من قبل الله تعالى الملك القدس الذي لا تخفي عليه خافية والذي لا يتأثر بالهوى، بينما الفكر البشري ليس كذلك إذ انه عادة ما يكون وليد الظروف.

### اقتباس الأفكار:

إن الفكر البشري ينبع من واقعه الذي يعيشه، فهو -إذن- تبع لها يتغير بغيرها. فالظروف في الحقيقة هي التي تحكم عادة في فكر الإنسان، وبالتالي فهي المبلورة لهذا الفكر، فحيث توافر ظروف متشابهة لانسانين مختلفين في مكانين متبعدين مكاناً و زماناً، توقع حينها أن تتبع هذه الظروف المتشابهة فكريتين متشابهتين دون أن يكون هناك ادنى لقاء بين هذين الرجلين، لأن بينهما قرون متباعدة من الزمان و مسافات شاسعة لا تتجاوزها القوافل التجارية او الوسائل العلمية. وكذلك لا يعد أن يكون هناك قبل آلاف السنين - قبل تسعة آلاف سنة مثلاً - في مصر من كان يفكر بنفس الفكرة التي يفكر بها شخص يعيش في الهند هذا العام ؛ إذا ما افترضنا تشابه ظروفهما، دون أن يكون أحدهما قد اقتبس من الآخر.

فالثورة - مثلاً - تولد بسبب ظروف خاصة و عوامل معينة، فحيث يكون هناك ظلم و كان قبالة تحد للظلم، و حيث ما تكون هناك فكرة تستجمع هذا التحدي، وقيادة تركز هذا التحدي وتوجهه فسوف تكون هناك ثورة.

ومثل هذا الامر مثل الاختراعات، إذ قد يخترع رجل اختراعاً في مدينة ألمانية و آخر يخترع نفس الاختراع في نفس العام، بل ونفس الشهر ايضاً في مدينة امريكية، فهذا لا يعني بأي وجه ان أحدهما اقتبس اختراعه من الثاني.

ونحن إنما نقول هنا لكي نؤكد على أنه ليس مستبعداً أن تكون هناك افكار قد افتحتها عقريبة اليونان القديمة ثم أفتحتها مرة أخرى عقريبة فيلسوف مسلم عاش في القرن السادس الهجري، لكننا لا نقول بأن أي منها اقبس أفكاره من الآخر. نعم المؤرخون للفلسفه وللتقاليف عادة يحاولون أن يربطوا بين المفكرين بعضهم مع بعض، فيقولون إن هذا المفكر إنما اقبس أفكاره من ذاك المفكر لمجرد التشابه في الفكرتين او لمجرد ان احدهما سبق الآخر في انتاج هذه الفكرة. ونحن نقول لهم إن انتقال الفكر من جيل إلى جيل آخر، ومن بلد إلى بلد آخر أمر ممكن سيما في عصرنا هذا الزاخر بالمهارات والوسائل العلمية المتقدمة لمثل هذا الانتقال ؛ لكن ذلك لا يعني بأي وجه ان كل من فكر بما فكر به الآخرون إنما يكون قد اقبس منهم او قلدتهم فيه.

### لحنة تاريخية:

قبل آلاف السنين كان هناك مفكرون في الصين وآخرون في الهند ومصر، غير ان بداية تجمع الفلسفه بل وتحولها إلى مدرسة معروفة لدينا إنما كان في اليونان - الإغريق القديم - . فسocrates وبقراط وأفلاطون وأرسطو ومجموعة آخرون من الفلاسفة كانوا في اليونان، وهولاء هم الذين استطاعوا ان يلوروا الفكر الفلسفى القديم وان يكتبوا هذا الفكر وينشروه، وحين أدت الظروف السياسية والعسكرية الى قيام حروب ومتارعات، وحينما التقت جيوش اليونان في عصر الاسكندر بجيوش الفرس، ساعدت الظروف حينها على التقاء الافكار وتبادل الفلسفه أفكارهم، وكان لقاء الفلسفه الغربية بالفلسفه الشرقية من أمثلة هذه القاعدة. أما الفترة التي سبقت بزوغ نور الاسلام فقد كان هناك وفي آسيا الوسطى بالنات

اربع مدارس فلسفية، بل أربعة مراكز للفلسفة، كان أهمها ما كان في الاسكندرية ومركز آخر في العراق وأخر في ايران - في جندي شابور - ورابع في حوالي سوريا. هذه المدارس لا نعرف مدى تأثير المسلمين بها، لكن الذي يتبعه ان نقف عنده طويلا هو مركز الاسكندرية، إذ هو المركز الأساسي الذي التقى به الفكر الإسلامي بالفلك الغربي، فمنذ القرن الثاني للميلاد مستمرا الى القرن السابع للميلاد - القرن الثاني للهجرة - كانت الاسكندرية مركزاً للفلسفة اليونانية التي تبلورت فيها فكرة سميت فيما بعد بـ "الإغلوطونية الجديدة".

الفيلسوف اليوناني أفلاطون، تلميذ سocrates واستاذ أرسطو، ابتدع مدرسة معينة في الفلسفة سميت بمدرسة الشرق، والظاهر إن هذه التسمية جاءت لأن أفلاطون كان يعتقد بعالم المثل، وباشراق عالم الحقيقة على عالم المثل، وذلك في نظرية له طويلة تستعرض لذكرها في البحوث القادمة إن شاء الله تعالى.

اما أرسطو تلميذ أفلاطون فقد اختلف مع هذه المدرسة، فابتدع بدورة مدرسة أخرى سماها المدرسة المشائية او مدرسة المشائين.

### **الإغلوطونية الجديدة :**

ولأن الاسكندرية بمصر كانت مركزاً مهما لالتقاء الفكر الغربي بالفلك الشرقي ابان حروب الاسكندر، وإنها كانت قبل بزوغ نور الاسلام مركزاً مهما من مراكز الفلسفة، ومدرسة من مدارسها، كان طبيعياً ان تظهر في هذه المدرسة افكار جديدة كشبيحة طبيعية للأجواء الفكرية التي سادت هذا المركز الفكري. فقد عاش في الاسكندرية فلاسفة وملوك كانوا منهم "امونيوس سكاس" (1)

(1) امونيوس سكاس؛ او امونيوس العمال، وبعضهم سماه "حموروبليس" او "حمنيوس".

[النصف الاول من القرن الثالث للميلاد] الذي تأثر بتعاليم افلاطون وعمل على تطويرها بحيث تسجم مع المفاهيم الارسطوية والشرقية<sup>(١)</sup> وبن تلك أسس ما أطلق عليه بـ"الافلاطونية الجديدة" وكان "فلوطين"<sup>(٢)</sup> من أبرز تلاميذ "امونيوس" وقد عمل على بلورة منذهب استاذه "الافلاطونية الجديدة" وقد اعتبره البعض مؤسس هذا المنذهب وليس استاذه، وقد تأثر "فلوطين" هذا بالرسالة الالهية التي هبطت على المسيح بن مریم عليهما السلام، ولاته كان فيلسوفاً معتقداً بأفكار افلاطون، أراد ان يمزج بين أفكار افلاطون من جهة وبين الرسالة الالهية من جهة ثانية، فكانت نتيجة محاولاته تلك ونتيجة هذا المزج بين ما يعتقد به من الأفكار الافلاطونية وما تأثر به من الرسالة الالهية ان خرج بما سمي بعده بـ"الاقانيم الثلاثة" فقال : إن الله ليس واحدا وإنما هو ثالث ثلاثة، الله أي الآب والابن، والروح القدس الفاصل بين الآب وبين الاب.

لكن الذي يحدّر بالذكر ان الاخبار - اعني علماء المسيحية - خالفوا في البدء هذه الفكرة المستحدثة ؟ فكرة خلط المعرف الالهية والتعاليم السماوية بالفلسفة البشرية، معتبرين بأن ذلك تحريف وزيادة في الدين. غير ان تغير الظروف الاجتماعية والسياسية دفع المسيحيين واضطراهم الى مبايعة امبراطور الروم خوفاً من اضطهاد اليهود لهم، وطبعاً في استدراج امبراطور روما لدينهم، فراحوا

(١) تصور اصحاب الافلاطونية الجديدة العالم فيضاً منتفقاً من الذات العليا التي تستطيع الروح الانتحاد بها في حال الانجذاب الروحي. [موسوعة المورد - ج ٧ - ص ١١٥].

(٢) فلوطين أو فلوطين [٢٧٠ - ٢٠٥] فيلسوف روماني، مصرى النشأة تلمذ على امونيوس سكاس، يعتبر ابرز ممثلى "الافلاطونية المحدثة" رحل الى روما حيث تلمذ عليه (فوفريوس) عام ٢٦٣ م [موسوعة المورد - ج ٨ - ص ٥١].

يحضورون للفلسفة الافلاطونية الجديدة. فكان ذلك سبباً لدخول الشرك والافكار الغنوصية والحلولية في الديانة المسيحية، وكانت الاسكندرية على يد (امونيوس) وعلى يد تلميذه (فلوطين) بابا ولحقت منه الافلاطونية الجديدة في الديانة المسيحية.

قبول الاخبار والرهبان للافلاطونية الجديدة انما كان بسبب رغبتهم الملحة وحرصهم الشديد على جلب الناس للدين. هذه الرغبة وذلك الحرص استدعى ان يلجم هؤلاء الرهبان والاخبار الى التخفيف في احكام الدين وتسهيل تشعرياته، وبالتالي خلط الرسالة الالهية بالفلسفة البشرية وبالشكل الذي يتمشى واهواء الناس. فراحوا يغيرون معالم الديانة الاساسية، وكان ذلك بالنتيجة سبباً في استحداث أنواع جديدة من الديانات الممسوخة بعيدة عن الرسالة الالهية كل البعد.

والدين الاسلامي الحنيف لم يكن أيضاً في مأمن من عبث العابثين ولا في متناول أهواء النفس البشرية. فمنذ ان دخل الاسلام الهند مثلاً واعتنق الناس الاسلام الحنيف راحت تيارات التغيير واساليب التبديل تلعب دورها في حرف هذه الرسالة السماوية، فظهرت الديانة السيخية التي هي في الواقع تحريف للإسلام، بل وظهرت الديانة القاديانية على يد القادياني، كما استحدثت الديانة البهائية على يد محمد علي بهاء. وليس هذا فحسب، بل وكل المذاهب المنحرفة التي انشقت من الديانات الالهية المستقيمة انما كانت بسبب اختلاط الافكار البشرية بهذه الله سبحانه وتعالى وبالرسالات السماوية ؛ هذا الاختلاط الذي سبب انواعاً جديدة مستحدثة من المذاهب والديانات بعيدة عن الرسالات السماوية السمحاء كل البعد.

ولابد أن نشير هنا الى أن عدداً ليس بقليل من علماء المسلمين سلكوا طريق الانحراف هذا وابتلوا بهذا الداء، كل ذلك من أجل ان يجمعوا حولهم انصاراً واعواناً. فراحوا يغيّرون الدين ويحرّفون الكلم عن موضعه ويختفون من أحكام الدين وواجباته ويجهّلون على المكمل واجباته ويسهلون تبريراته ترغيباً بالدين وجذبأً إليه، ولكنهم بفعلهم هذا لا يبعدون الناس عن الدين فحسب بل ويعملون شروراً أمّا أبوا على تضييف روح الایمان الصادق لدى النفوس المؤمنة.

### **الفلسفة ومسيرة الفكر الإسلامي :**

منذ نهايات القرن الاول وخلال القرنين الثاني والثالث للهجرة، كانت مدرسة الاسكندرية فاعلة ومؤثرة في مسيرة التفكير الانساني، وقد بلغ ذلك التأثير حداً كبيراً في ايام خلافة عمر بن عبد العزيز، حينما انتقلت هذه المدرسة من الاسكندرية إلى انتاكية لاسباب تاريخية، وخلال هذه الفترة أيضاً كان لها تأثيراً على الملumoس في تفكير بعض المسلمين جنباً إلى جنب مع مدرسة رهى حلب، ومدرسة انتاكية ومدرسة جندي شابور في ايران، ومدارس فلسفية أخرى تركت أثراً على مسيرة الفكر الاسلامي، و الذي يبدو ان مدرسة الاسكندرية كانت أكثر أثراً وبعد تأثيراً من قرياتها الأخرى، وهذا ما سنبيّنه في بحوث قادمة.

ولدراسة تاريخ الفلسفة عند المسلمين، لابد ان نبين مدى تفاعل عرب الحجاز قبل الاسلام مع الفلسفة. جاء في مقدمة الطبعة الثانية لكتاب (نشأة الفكر الفلسفي في الاسلام) للدكتور علي سامي نشار - الذي يعتبر حجة في موضوعه- وهو يؤرخ للفلسفة الاسلامية: "ولكن الامر عاد الى معاوية بن ابي سفيان ولم يكن المسلمون بعد قد تناسوا ابا هذا الغنوصي القائم، هذا الشتوi المحوسi الذي لم

يؤمن أبداً، ويضيف: "ومهما قيل في معاویة ومهما حاول علماء المذهب من السلف المتأخر ومن اهل السنة من وضعه في نسق صحابة رسول الله صلی الله عليه وآلہ فان الرجل لم يؤمن ابداً بالاسلام، ولقد كان يطلق نقائه على الاسلام كثيراً ولكنه لم يكن يستطيع ان يفعل أكثر من هذا".<sup>(١)</sup>

وهذه ليست تهمة يوجهها النشار لشخص معاویة ل موقف معاویه، فالكاتب يتميز بافكاره المتطرفة ضد الشیعۃ والتي يستقيها من المستشرقین الذين طرقوا فرق الشیعۃ وتاریخهم السياسي، فهو في تصریحه هذا إنما یعتمد على جملة من المصادر التأریخیة التي ثبتت بالحرف الواحد ما یذهب اليه. يقول الدكتور ناجی التکریتی هناك دلائل كثیرة تشير الى أن النقل والاطلاع على فلسفة اليونان بدأ في عصر الدولة الأموية، وفي صدرها بالذات.<sup>(٢)</sup>

إذن كان لابي سفيان صلات بالأفكار الغنوصية، والأفكار المحوسبة والأفكار الاغلاطونية الجديدة منذ عهد ما قبل الاسلام، وهذا لأن العرب كانوا يتعاملون مع الحضارات، ويختكرون بمجتمعاتها وبأفكارها وهذا يؤكد الفكرة القائلة بأن السلطات السياسية كانت وراء ترجمة الأفكار الفلسفية الشرکية الى اللغة العربية، لمقاومة الخط الرسالي الواضح، ولمقاومة المفسرين والفقهاء من أهل البيت عليهم السلام وبالتالي لدعم سلطاتهم، ومن اجل مقاومة نور الاسلام وهدى القرآن، وهذا ما سنأتي عليه بمزيد من التفصیل باذن الله تبارك وتعالى.

---

(١) "نشأة الفكر الفلسفي في الاسلام" ج / ٢ مقدمة الطبعة الثانية.

(٢) الفلسفة الأخلاقية الاغلاطونية / ص ١٠٦ .

## فلسفة هيليينية بلغة عربية

قبل ان تتحدث عن تاريخ الفلسفة التي تسررت الى البلاد الاسلامية وذلك بيان فلسفة شيخ الاشراق " سهوردي " الذي كان يعتبر ذا خط فلسفى محدد، خصوصاً في البلاد الاسلامية الشرقية. لابد وان نشير الى ملاحظتين أساسيتين :

### ١/ مقياس الثقافة

يبحث الانسان عادة عن مقياس للثقافة يستطيع ان يحدد به الافكار التي ترد عليه، فيميز بين ما هو نافع وما هو ضار من الافكار التي يستقبلها. فكثيراً ما نواجه السؤال القائل : ماهي الثقافة الاصلية، وماهي الثقافة الدخيلة؟ ماهي الثقافة التي يمكننا ان نستسلم لها من دون تردد، وماهي الثقافة التي لابد ان نرفضها؟ ان أي ثقافة إنما تنتهي وبالتالي الى خطوط عريضة تجمعها الفلسفة، فكل ثقافة تقع ضمن اطار معين، وتطلق من قواعد اساسية محددة. وهذه القواعد هي التي يجب ان نقف عليها ونفهمها لكي نفهم طبيعة تلك الثقافة.

فإذا أردت أن تعرف طبيعة ثقافة إنسان ما، فإن عليك الوقوف على الفلسفة التي

يؤمن بها ؟ فلو كان - وعلى سبيل المثال - يؤمن بالفلسفة المادية، فإن هذه الفلسفة سوف تكتفى كل جوانب تفكيره وستُؤطر أفكاره وتحدد ثقافته وسائر معلوماته ومعارفه ضمن تلك الحدود المادية، ولو كان يؤمن بالحكمة الالهية، فإن هذه الحكمة سوف تُؤطر أفكاره أيضاً.

وإذا كانت هذه الحقيقة معروفة واضحة فلا بد أن نبني عليها حقيقة أخرى، وهي أن ثقافة البشرية جموعاً تعود بالتالي إلى خطين اساسيين : خط الفلسفة الالحادية الشركية، وخط الفلسفة اليمانية التوحيدية. وبالتالي فإن كل ما عند البشر من الثقافات يعود إلى أحد هذين الجذرين الرئيسيين ؛ جذر الشرك أو جذر التوحيد.

### **امتدادات الحضارة الهيلينية :**

والجذر الأول، وهو جذر الشرك في عالمنا اليوم يرجع إلى لون واحد من الثقافات. وقد توصل المؤرخ المعروف "آرنولد تويني" (١٨٨٩-١٩٧٥) الذي درس الحضارات البشرية والثقافات التي نبتت من أرضيتها تلك الحضارات، إلى نتيجة واحدة، وهي أنه كانت هناك حضارات عديدة في العالم، وربما كانت تزيد على عشرين حضارة لكنها بادت وانتهت، وإن الحضارة القائمة اليوم إنما هي واحدة من تلك الحضارات وهي المسماة بالحضارة الهيلينية. والحضارة الاورية الحديثة - إن استطعنا ان نطلق عليها اسم حضارة - ليست إلا امتداداً للحضارة الهيلينية القديمة(١)، بل لو تصورنا ان الحضارة الهيلينية كتاباً فما تسمى اليوم بالحضارة الاورية ليست إلا نسخة عن ذلك الكتاب.

---

(١) الحضارة الهيلينية (Hellenism) هي حضارة اليونان القديمة في القرن الرابع قبل الميلاد.

استطاع اليونان ان ينشروا افكارهم بما كانت لهم من قدرات كافية عبر موجات متلاحقة ومتزامنة الى مختلف البقاع والآفاق، فقد انتقلت افكارهم الى روما واستمرت خلال القرون الوسطى حتى تجددت فيما يسمى بعصر النهضة. فمنطق ارسطو ما زال يدرس في الجامعات الاوربية الى يومنا هذا، وأن اللغة اليونانية هي حذر لغة الاربيين وحضارتهم. وهذا الاعتقاد يدو واضحًا جليًّا لنا لو استقر أنا التعابير والاصطلاحات العلمية التي يستخدمونها في كتبهم. ففي أي كتاب غربي لابد وان نواجه مثلاً التعبير (لوجيك Logic) وهي يونانية لاتينية الاصل وتعني المنهج او المنطق، وتستخدم في الكلمات الاوربية الحديثة بمعنى العلم، ك(علم وظائف الاعضاء - الفسيولوجيا Physiology) و(علم النفس - السيكولوجيا Psychology) و(علم الاجتماع - السوسيولوجيا Sociology) إلى غير ذلك من الاصطلاحات المستخدمة اليوم لدى الغرب.

كما ان فلاسفة المسلمين هم أيضاً تأثروا بأفكار فلاسفة اليونان عبر مدرسة الاسكندرية، وذلك يعني ان الفلسفة المتأثرة بالفلسفة اليونانية انما هي امتداد للحضارة الهيلينية ايضاً. فتحن إذا ما استثنينا القرآن الكريم وما بقي على اصالته الربانية من الرسالات الالهية عند المسيحيين واليهود، يمكننا القول بأن ما في العالم اليوم لا يتجاوز الحضارة الهيلينية الشركية التي نشأت ابان عصر اليونان القدماء.

ثم إن ثقافة اي مجتمع انما هي ولادة الفلسفة التي يؤمن بها ذلك المجتمع، وهذا ما نلحظه واضحًا في المجتمعات الغربية. فالتعصب العنصري والأنانية وحب الذات المتأصلة في الجاهلية الغربية، انبثقت كلها من قاعدة الشرك؛

والشرك لا يتحقق إلاّ الجهل، بل الشرك والجهل صنوان لا يفترقان. وقد تغيب الحقيقة عن البعض فيعتقد أن أوروبا إنما ابتعدت عن الإيمان في عصر النهضة، وهذا خطأ كبير؛ فأوروبا كانت بعيدة عن الإيمان الحقيقي منذ زمن سحق، والأوربيون بعيدون عن الإيمان بالله الواحد الصمد الفرد الواحد الذي نؤمن به نحن عبر منهج القرآن الحكيم، وإنما آمنوا بأفكار الأفلاطونية الجديدة التي دخلت في المسيحية عبر مدرسة الإسكندرية؛ كما أسلفنا.

## ٢/ خلط الوثنية بالدين

سبق وأن ذكرنا أن من السمات التي اتسمت بها الأفلاطونية الجديدة هو خلط الأفكار الشركية بالتعابير الدينية. فاليونانيون القدماء قالوا بالصادر الأول والصادر الثاني ؛ كذلك قال هؤلاء بان الله ولد الصدر الاول وهو روح القيس، وهذا ولد الصدر الثاني وهو عيسى بن مریم، وهكذا جاءت نظرية الولادة او ما تسمى بنظرية الفيض أو نظرية الصدور.

وهنا يبرز تساؤل مهم وهو أن هناك ثمة توافق زمني بين نشوء الأفلاطونية الجديدة بالنسبة إلى ولادة المسيح، وبين غزو الأفكار الاغريقية لمناهج بعض فلاسفة المسلمين. فالإفلاطونية الجديدة التي مزجت الديانة المسيحية بالفلسفة الاغريقية، ابنت القرن الثاني والثالث للميلاد بينما نرى انه في القرن الثاني والثالث الهجري كان نشوء هذا الغزو في أواسط المسلمين. فنشأت أفكار الصدور والحلول حيث نجد آثار هذا الغزو والتأثر في رسائل اخوان الصفا، التي تشكل أفكار مجموعة من الفرق الاسماعيلية الباطنية التي عمدت إلى عرض الأفلاطونية الجديدة بتعابيرات إسلامية فقالت بأن الصادر الأول هو الولي وبحلول

روح الله في أئمة الاسماعيلية. فالفاصلة الزمنية بين مبعث الرسالة المحمدية وبين هذه الافكار الدخيلة هي نفسها التي بين بعثة عيسى بن مريم والافلاطونية الجديدة. والتساؤل المهم هو :

لماذا هذا التوافق الزمني؟ إن المهم هنا هو فهم هذه المقارنة قبل الدخول في مباحثات الفلسفة ومصطلحاتها المعقّدة وافكارها المتشابهة.

اننا بالرجوع الى انفسنا، سنجد اننا انما نؤمن بفطرتنا وان جماهير الناس يؤمنون بفطرتهم؛ والانبياء انما حاولوا بالاسلوب الفطري، وبعثوا في الناس روح الفطرة واعادوهم الى وجدانهم وفطرتهم "ليستأدوهم ميثاق فطرتهم ويشروا فيهم دفائن العقول" تلك العقول التي غطتها ركام من الخرافات والاساطير والانحرافات الفكرية التي جاء بها فلاسفة. فإذا جاز ان نشبه العقول بالكنوز التي تخفي تحت الارض، ويأتي من يعرف باماكن وجودها فيشير الارض ليستخرجها ؛ جاز لنا ايضا ان نقول ان الانبياء حاولوا ليزيلوا تلك الاساطير والخرافات التي غطت العقول وغشيت والابصار.

ان الفلاسفة الذين حاولوا صهر الحكمة الالهية والافكار الشركية الوضعية في بودقة واحدة ليستخرجوا منها سبائك معينة وضمن قوالب ضيقة تتمشى وماربهم هم الذين قاوموا رسالات الانبياء ووقفوا في صف المسلمين على رقاب الناس؛ فحينما بعث عيسى بن مريم عليه السلام وخطب الناس بفطرتهم ؛ وقال اني رسول الله اليكم، اخبركم بما تدخرؤن في بيوتكم، وأحيي الموتى باذن ربى، وان الله يشفى الامراض العضل على يدي، واني ابرئ الاكمه والابرص باذن الله، وان هذه معجزاتي التي جئت بها، وهذه اخلاقي وهذه رسالتي.. صار الناس

يؤمنون برسالته شيئاً فشيئاً حتى القرن الثالث من الميلاد وحينما رأى الفلسفه ان الناس بايمانهم بال المسيح ابتعدوا عنهم وانتقوا من تسلطهم. حينها عمل بعض الفلاسفه على خط يستقطب الرذم الجماهيري من جهة ويحافظ على جوهر افكارهم الفلسفية من جهة أخرى، فعملوا الى خلط الافكار الاغريقية الجاهلية الوثنية بتعاليم المسيح فقالوا بالاقانيم الثلاث؛ وقالوا نحن نؤمن باليسوع، ولكن المسيح ليس بشراً مثلكما، وإنما هو إله. ونؤمن بمریم، ولكن مریم ليست كأي انسانة أخرى، وإنما هي روح القدس. فعیسی ابن الله، والواسطة هي روح القدس، وبالتالي افرغوا الديانة المسيحية من روح التوحيد.

ثم يعيد التاريخ نفسه في الامة الاسلامية التي آمنت بالرسالة المحمدية، حيث راح الناس يقرؤون القرآن ويفسروننه وفق الروايات وبما يفهمونه من اللغة العربية بتفاصيل بسيطة تلائم مع بساطتهم وفطرنهم. غير أن من تسلط باسم الدين واغتصب العلامة الشرعية من أهلها، عملوا الى تشجيع الافكار الفلسفية التي أبعدت الناس عن رسالة الدين في رفض الخنوع والخضوع لاي سلطة غير سلطة الحق والعدل، فكانت الافكار التي أبعدت الناس عن مواجهة المحتللين.

الثقافة اذن لابد ان تدرس من جذورها، ولا بد من تقصي تلك الجنون ومعرفة منابعها واهدافها ؟ سيمـا ونحن نجد اليوم - ومع الاسف الشديد - ان تيارات من الثقافة الهيلينية قد تسربت الى كثير من الكبابـات، بل وحتى بعض الكتب الدينية عبر هؤلاء الفلاسفـة، ولكن علينا أن نعرف أن لا علاقـة بين القرآن الكريم وبين هذه الثقافـات. إذ لا علاقـة بين القرآن والجاهلـية، لأن القرآن نور الله ؛ لأنـه كتاب الله، وهذه الثقافـات ليست إلا مجموعـة من خرافـات بـني البشر ومن وحي الشـيطـان.

## شيخ الاشراق والثقافات الداخلية :

البحث في جنور التفكيرات الداخلية في الاسلام يستوعب مجلدات عدة، لكن التركيز على دراسة شخصية روادها الاولى كالحسن البصري وواصل بن عطاء اللذين استوفينا حانياً من شخصيتهم فيما سبق، يعطينا تصوراً واضحاً عن الارضية التي قامت عليها الافكار الفلسفية في اوساط المسلمين. وهنا نبحث عن مؤسس فكرة الاشراق بين المسلمين ؛ وبالذات في البلاد الشرقية كابرا و العراق و سوريا وتركيا وهو شهاب الدين السهروردي، شيخ الاشراق الذي تأثرت به الفرق الصوفية كما تأثر به الفلاسفة الاشراقيون مثل ملا صدرا الشيرازي. (١)

لقد طاف السهروردي البلدان، حيث عاش فترة في زنجان ثم ذهب إلى اصفهان ودرس فلسفة ابن سينا، ومن هناك ذهب إلى آذربایجان ثم إلى حلب حيث القى رحله هناك متربعاً إلى حاكمها الملك الظاهر ابن صلاح الدين الايوبي، إلا أنه جوبه بمعارضة من قبل الفقهاء الذين كانوا يحذرون من عودة الحركات الباطنية، فكان نتيجة لتلك المعارضه ان كفروه للاتهامات التي وجهت اليه من قبيل انه يكفر بختم النبوات بالنبي ويامكانية ان يبعث الله تعالى نبياً جديداً بعد خاتم النبیین صلى الله عليه وآله. ونحن لا نستبعد ذلك من خلال افكاره، وإن كان بعض المؤرخين ينفون عنه هذه التهمة. وبالتالي كانت النتيجة ان قتل السهروردي بأمر الملك الظاهر، ومن هنا اطلق عليه لفظ المقتول، واطلق تلاميذه عليه كلمة الشهيد. غير ان شيخ الاشراق هذا الذي قتل في الثلاثاء من عمره كان له الاثر السلبي البالغ في الثقافة الاسلامية، لذلك يجدر بنا ان نقف قليلاً عند افكاره.

---

(١) راجع كتاب رسائل فلسفية ص ٥٩.

كان السهوردي متأثراً بثلاث شخصيات هم افلاطون وزرادشت وهرمس الذي يكاد يكون مجهولاً لدى الكثير بل لدى المؤرخين ايضاً، حيث يقولون ان هرمس هنا كان حكيناً كثيراً في التاريخ، بل وبعض المسلمين يدعون ان هرمس هو النبي ادريس. غير ان هذا الادعاء بعيد عن الحقيقة كل البعد، لأن افكار هرمس بعيدة عن افكار النبي ادريس، وهي بالتالي بعيدة عن افكار القرآن الكريم التي هي بدورها تعبير عن افكار كل رسول من الرسل عليهم الصلاة والسلام. وهذا يشبه ادعاء البعض نبوة افلاطون الذي هو بدوره خطأً كبيراً، لأن افكار افلاطون بعيدة عن الافكار التي جاء بها القرآن الكريم.<sup>(١)</sup>

وربما تجلى لنا الافكار التي تأثر بها شيخ الاشراق من خلال بعض عبارات كتاب له حيث يقول: "كانت في ايوان القديمة امة تدار من قبل الله، وحكماً هم الشامخون كانوا يختلفون كلباً مع المحسوس، واني سجلت الاصول السامية لعقائدهم التي هي أصلالة النور، وقد كملتها تجربة افلاطون الى مرحلة الشهود، وذلك في كتابي المسمى بحكمة الاشراق، ولم يسبقني الى هذا العمل أحد". فالذى يبدو واضحاً من هذا القول ان هذا الرجل قد تجاوز رسالة الاسلام وارتبط بالفرس القدماء، وهذه الحقيقة يؤكدها الفيلسوف المعروف الملا صدراً الشيرازي حيث يقول: "الرجل - يعني شيخ الاشراق السهوردي - كان متأثراً

---

(١) يبدو أن هرمس شخصيته اسطورية. وإن أصل هذا الاسم عند اليونانيين هو اسم عطارد، وعند المصريين اسم لآلله القرن. واليونانيون لما دخلوا مصر وضعوا كتاباً كثيرة باسم هرمس فانتقلت الى العربية وأنهم زعموا أن الهرمسة ثلاثة وزعم الشهرياني أن الهرمس الأكبر هو النبي ادريس. راجع الفلسفة الأخلاقية الانلاطونية ص ٩٥-٩٧.

هذا من جانب، ومن جانب آخر فان هذا الرجل كان منهزماً نفسياً امام الثقافات الاغريقية. فمن خلال تعبيراته نستطيع ان نقف على حقيقة وطبيعة هذا الجانب من شخصية السهروردي الذي يقول: "شاهدت ارسسطو وقد ترآى لي شيخاً فسألته ما رأيك في أفلاطون؟ ويجيبه - شبح لرسسطو الذي مات قبل سهروردي بقرون متطاولة - بأن أفلاطون هو اكبر فيلسوف واعظم عارف، وبأنه مؤسس الثقافة الانسانية". ويسرد سهروردي عن لسان شبح ارسسطو فضائل لا تحصى عن أفلاطون.

ثم ان شيخ الاشراق يسأل ارسسطو عن مدى فهم الفلسفه المسلمين لأفلاطون، فيجيب شبح ارسسطو - على لسان السهروردي طبعاً - ان مدى فهم الفلسفه المسلمين لأفلاطون كتبه الواحد الى الألف. وهذا النقل المستوحى من شيخ الاشراق، يظهر مدى ذوبان الرجل في الافلاطونية، فيحاول ان يظهر ان افلاطون هو القمة الشامخة في واقع الفلسفه، وانه ليس لدى الفلسفه المسلمين شيء. فهو ينقل ايهاماً ورؤيا عن ارسسطو لتبرير ما يذهب اليه، وما حكاه عن افلاطون ليس وحياً متزاً عبر شبح ارسسطو، بل هو في الواقع تعبير عما يدور في خلد السهروردي. لأنه كان متصارغاً أمام افلاطون، حتى قيل : ان السهروردي من أكثر فلاسفه المسلمين الذين صرفوا أوقاتهم في تفسير كلمات افلاطون.

هكذا نعرف مدى تأثر سهروردي بالافكار الاغريقية، تلك الافكار التي لم ينج منها الكثير من الفلسفه المسلمين. فالفارابي مثلاً كان متأثراً وبصورة عميقه بالفلسفه الهيلينية وبالتالي بأفلاطون، فحيث رأى الفوارق الكبيرة والاختلاف

العظيم بين افكار كل من افلاطون وأرسسطو، وحيث وجد ان افلاطون يقول بالاشراق وانه يقول بعالم المثل ويقول بالفيض بينما يخالفه ارسسطو في كل هذه المقولات وفي غيرها ايضاً؛ ولانه كان يقدس الفلسفة الاغريق جميعاً لم يكن فارابي يتصور وجود مثل هذا الاختلاف في مقولات حكيمين شامعين عظيمين (افلاطون وارسطو) ومن هنا فقد اخذ على عاته التوفيق بين آقوالهما وذلك بجمع افكارهما وهكذا ألف كتاباً يفسر فيه كلمات افلاطون بما يناسب افكار ارسسطو، ويفسر كلمات ارسسطو بما يناسب افكار افلاطون. وسماه "الجمع بين رأيي الحكيمين الالهيين ارسسطو وأفلاطون".

لعل هذا غريب، ولكن الاغرب منه انه سماهما بالالهين، وأرسسطو كما هو معروف ليس حكيناً إليها. ولعل الفارابي انما جنح إلى هذه التسمية لاعتماده على كتاب موسوم بكتاب "الالهيات"، لاحد الكتاب في القرن الثالث للميلاد - وليس قبل اربعة آلاف عام - وقع هذا الكتاب في ايدي بعض العرب الذين لم يكونوا يعرفون مؤلفه فنسبوه إلى ارسسطو، وكان ان اعتمدته الفارابي، وكان منه ما كان من الجمع بين التقىضين.

وليس الفارابي وحده الذي انتهج هذا الخط، بل السهروردي عمل به أيضاً. فتلك الخلسة السهروردية - التي رأى عبرها شبح ارسسطو! - ليست إلا تعبيراً عن هذا المنطق. ولعل البعض يقول - كما يلحظ ذلك من كتاب "أصول الفلسفة الاشراقية" لمؤلفه علي ابو ريان - ان المصدر الاساسي الذي اخذت عنه الاشراقية هو نفس المذهب الذي تأثر به ابن سينا والفارابي من قبل - واعني الافلاطونية الجديدة - وكذلك عن كتابي "اللوجيا" و"الالهيات" المنسوبين خطأ

الى فلسطين تلميذ أمونيوس مؤسس الأفلاطونية الحديثة. (١)

انتا حين نجد أحد المؤلفين المعاصرين يكتب كتاباً عن السهوردي ويسميه الفيلسوف الشهيد ويفصل القول عن شخصيته، فإننا نقف متسائلين حينما نعرف وباعتراف السهوردي نفسه بأنه انما كان يستقي أفكاره من هرمس وزرادشت وأفلاطون، نتسائل: كيف يمكن أن يكون هنا شهيداً من أجل الاسلام. بينما شهداء الاسلام الذين سقطت بدمائهم شجرة الاسلام أمثال زيد، ويعبي بن زيد، ومحمد النفس الزكية وأخيه إبراهيم أولاد عبد الله بن الحسن، والحسين شهيد فخ وغيرهم لانجد من يكتب عنهم، فضلاً عما يغمز به هؤلاء الشهداء ويؤخذ عليهم اجتهادهم في سبيل إقامة الحق وطلب الرضا لآل محمد صلى الله عليه وآله.

---

(١) يقر الدكتور محمد علي أبو ريان وهو أفضل من كتب عن المدرسة الاشرافية وعن شخص سهوردي أن جانباً مشرقاً عميق الحذور في الفكر الاسلامي هو الفرع الأفلاطوني الذي يمثله الفيلسوف الاشرافي شهاب الدين السهوردي المقتول ومدرسته.

ويتأثر السهوردي بالصايحة فيوجه دعوات الى التحوم والكواكب ويحيى هؤلاء الحيارى الذين أسكنهم عشق عالم النور وجلال نور الأنوار والذين يحاكمون في مواجهتهم (السبع الشداد) ويقصد بذلك الكواكب السبع. ويعتبر سهوردي إفلاطون إمام الحكمـة ويقول: رئيـسـنا إفلاطـون صـاحـبـ الأـيـدـ وـالـنـورـ وـيـعـتـرـ روـادـ الحـكـمـةـ هـمـ أغـاثـ، ذـيـمـونـ، وـهـرـمـسـ، وـأـبـادـ قـلـيسـ، وـفـيـثـاغـورـسـ، وـسـقـراـطـ، إـفـلاـطـونـ، كذلك يرجع السهوردي أن منابع الحكمـةـ الشرقيـةـ وـضـعـتـ فيـ أيـامـ حـكـمـاءـ الفـرسـ منـ الـخـسـرـانـيـنـ حيثـ يـقـولـ: وـكـانـ فـيـ الـفـرـسـ أـمـةـ يـهـدـوـنـ بـالـحـقـ وـبـهـ يـعـدـلـوـنـ حـكـمـاءـ فـضـلـاءـ غـيرـ شـبـهـةـ الـمـجـوسـ قدـ أحـيـبـاـ حـكـمـتـهـمـ الـنـورـيـةـ الشـرـيفـةـ الـتـيـ يـشـهـدـ بـهـ ذـوقـ إـفـلاـطـونـ. تـرىـ أنـ السـهـورـدـيـ هوـ أـوـلـ مـنـ تـأـثـرـ بـأـفـلاـطـونـ ثـمـ يـسـتـرـ هـذـاـ الـأـثـرـ عـنـ الـاـشـرـاقـيـنـ مـثـلـ مـلـاـ صـدـرـاـ الـدـيـنـ الشـيـراـزـيـ (ـالـمـتـوفـيـ /ـ ١٠٥٠ـ هـ) رـاجـعـ كـتـابـ الـفـلـسـفـةـ الـأـخـلـاقـيـةـ عـنـ إـفـلاـطـونـ صـ ٣٤ـ وـكـتـابـ أـصـوـلـ الـفـلـسـفـةـ الـأـشـرـاقـيـةـ صـ ٧٦ـ .

## سمات الفلسفة البشرية

بسبب خطأ الإنسان في فهم العقل وفي معرفة كيفية العقل ؛ وبسبب دخول بعض النظريات الفلسفية القديمة في الثقافة البشرية، فإن الكثير من الناس ذهبوا مذاهب باطلة بعيدة عن الحقيقة. ولكي نتبين صبغة هذه المذاهب، لابد لنا أن نبين سمات الفلسفة البشرية:

### الجمود في فهم الحياة:

تعتقد الفلسفة البشرية أن الحياة جامدة وليس متحركة. وذلك لأن الفلسفة حين لم تكن تومن بقدرة الله سبحانه وتعالى اللامتناهية، فإنها تعتقد بأن قلم التقدير قد حف ولا يستطيع أن يغير شيئاً. وهذه النظرية الواهية مخالفة لوجدن الإنسان ؟ ولما يصلح الإنسان ؟ بل هي نظرة رجعية متخلفة، لأن الإنسان إذا اعتقد بأن ترتيب الطبيعة وتقديرها قد انتهى، فذلك يعني عدم استطاعته التأثير فيها بأي شيء والاستسلام لمقاديرها. وهذا يعني القدرية، وبتعبير آخر يعني أن على الإنسان أن يخضع ويستسلم للحوادث التي ترى عليه شاء أم أبى، وليس له

ان يغير شيئاً فيما يجري عليه.

سمة الجمود هذه هي تفكير يهودي محض ؛ فاليهود يقولون إن الله قد فرغ من الأمر، ﴿وَقَالَتِ الْيَهُودُ يَدُ اللَّهِ مَغْلُولَةٌ عَلَّتْ أَيْدِيهِمْ﴾ (المائدة/٦٤) وقد لعن رسول الله صلى الله عليه وآله يهود هذه الامة، وحين سئل الرسول الراكم صلى الله عليه وآله عن يهود هذه الامة قال : القبرية، اي القاتلون بأن كل ما جرى ويجري قد قدره الله ولا تغير فيه. وقد حاول بعض الفلاسفة التحرر من هذه القدرة ولكنهم لم يستطيعوا، وذلك لأن القدرة تشكل عمق الفلسفة وجذرها الرئيسي؛ بل إن جوهر الفلسفة جوهر قبري، لأنها تدعى ان الله سبحانه وتعالى على قدرته وعظمته وجلاله وكرياته الامتناهي - سبحانه عما يصفون - عاجز عن تغيير الكون، فكيف بالعبد إذن ؟

وعلى سبيل المقابلة لا المقارنة، ولكي نبين عمق مأساة البشرية حينما ترك تعاليم الله سبحانه وتعالى، وتجه نحو الأفكار المتهورة ؛ لابد لنا ان نشير الى بعض المعالم التقليدية التي جاء بها الاسلام العظيم في مقابل الافكار المتخلفة التي جاءت بها الفلسفة البشرية.

لقد أكد الاسلام على ان الانسان حرّ في تصرفه، وإن كل ما يجري على الانسان من خير او شر فانما هو بما كسبت يداه؛ بمعنى ان الانسان حيث تكسب يداه خيراً فان حياته سوف تكون خيراً، وإن كسبت شرفاً فشر، وإن الناس سيحزون باعمالهم إن خيراً فخير وإن شرًا فشر. اذ إن لكل نفس ما كسبت وعليها ما اكتسبت، وربنا سبحانه وتعالى يقول : ﴿إِنَّ اللَّهَ لَا يُغَيِّرُ مَا بِقَوْمٍ حَتَّى يُغَيِّرُوا مَا بِأَنفُسِهِمْ﴾ (الرعد/١١).

ومن الافكار التي جاء بها الاسلام والتي تبعث روح الاصلاح في الانسان، وتحركه نحو الافضل ؛ وتفتح أمامه أبواب الامل للتخلص من كل الشرور، والتحرر من القيود ؛ وتنمي فيه روح الثورة على الواقع المتهرب ؛ الفكرة التي تقول : حتى لو كسبت يدك شراً، وحتى لو تراكمت الذنوب على كاهلك او قيدت يديك الاغلال فلا تأس من رحمة الله وقدرته بالتوجه إليه سبحانه وتعالى، فهو الذي قال في محكم كتابه الكريم: ﴿وَقَالَ رَبُّكُمْ اذْعُونِي أَسْتَجِبْ لَكُمْ﴾ (غافر / ٦٠)

فالاسلام يعطي الانسان كامل الحرية، بينما نجد الفلسفة الاغريقية تسلب عن الانسان الحرية. والاسلام يقول بأن الشرور والسلبيات والسيئات التي تترى على الانسان بامكانه التحرر والتخلص منها بالتوجه إلى ربِّه سبحانه وتعالى وبالدعاء إليه حل شأنه، في حين تعمل الافكار الاغريقية الجامدة على تثبيط عزيمة الانسان وسلب همته، فتنتهي قدرة الانسان والملائكة وحتى الله حل وعلا على تغيير الامور لأنَّه قد فرغ من الأمر.

من هنا نجد ان هذه الافكار الشيطانية الاستسلامية كانت ولا تزال موضع قبول وتشجيع الحكومات الطاغوتية، التي تجد فيها تبريراً لتسلطها وطغيانها. فالفلسفة الاغريقية ؛ وأفلاطون وأرسطو بالنات حينما يقولون بأن الله خلق بعض الناس كي يكونوا سادة، وخلق البعض الآخر ليكونوا عبيداً، فلا ريب ان هذا الاعتقاد سيجد القبول من لدن ذوي التزوات السلطانية. لكن الذي ينبغي ان يحاكي فطرة الانسان ويخاطب وجده بعد ان يستقرئ ماتطرحه هذه الفلسفة التي تتبع مثل هذه الافكار، ويضع المقاييس لمعرفة مدى تقدميتها وكم هو نصيتها من الصحة

والسلامة ؟ الذي ينبغي ان يحاكي وجدانه هو الوقوف على ان هذه الفلسفة خطأة في جوهرها، عليلة من جنورها وإن عزّزت واستندت بمبريات الادلة والحجج والابراهيم؛ حيث إن وجدان الانسان وفطنته أقوى دليلاً وأوضح منهاجاً.

### انسان بلا مسؤولية :

اما السمة الثانية للفلسفة البشرية ؛ تجاوزها مسألة المسؤولية، فهي تعتبر الانسان غير مسؤول عن افعاله وأعماله، وذلك لأن الله هو الذي قدر الامور فهو سبحانه المسؤول عن تصرفات الانسان . والله جل جلاله يقول في كتابه المجيد ﴿إِنَّا عَرَضْنَا الْأُمَانَةَ عَلَى السَّمَاءِ وَالْأَرْضِ وَالْجِبَالِ فَأَيْنَ أَنْ يَحْمِلُهَا وَأَشْفَقَ مِنْهَا وَحَمَلَهَا إِلَّا إِنْسَانٌ﴾ (الاحزاب/٧٢). وذلك يعني ان الانسان حمل امانة عظيمة؛ امانة المسؤولية؛ امانة الحرية؛ امانة الاختيار، لكن الفلسفة تدعى العكس فترفع عن كاهل الانسان المسؤولية، مادام إن الله قدر الامور وأكملاها، وأن اصحاب الجنة في الجنة وأصحاب النار في النار. فهذا ابن ملجم واحد من أصحاب النظرية القدريّة؛ حين ضرب الامام علي عليه السلام بالسيف، يسأل الامام ف يقول: أليس الامام كنت لك، حتى جازيتني بهذا الجزاء؟ (فيجيب ابن ملجم): يا أمير المؤمنين، أفلنت تقدّم من في النار. (١) يعني ان الله قدر ان أكون من أصحاب النار.

ولعلنا نتساءل عن التبيّحة التي يؤدي إليها هذا الاعتقاد. فنحن لا نرى فيه غير انحلال المجتمع الانساني وتفكك روابطه من جهة، ومن جهة أخرى اضمحلال وانهيار روابط الانسان بحالقه باعتبار عدم مسؤوليته عن أعماله وتصرفاته اتجاه ربه واتجاه الآخرين من بنى الانسان.

---

(١) بحار الانوار / ج ٤٢ / ص ٢٨٧ / رواية ٥٨.

## العالم.. وتيارة ثابتة :

والسمة الثالثة للفلسفة البشرية هي الاعتقاد الخاطئ بأن ما يجري في هذا العالم إنما هو على نسق واحد ثابت لا تغير فيه. فهي والحال هذه تلجم إلى انكار المعاجز، وتحاول تبريرها ببريرات مادية محضة، باعتبار أن هناك قوانين طبيعية هي التي تسير هذا الكون، وإن الله جلت وعظمت قدرته لا يستطيع أن ينحرق هذه القوانين ؟ فكيف يبعث الانبياء ؟ وكيف يقول للنار كوني برداً وسلاماً على إبراهيم ؟ وكيف يتحول عصى موسى إلى ثعبان عظيم ؟ وكيف يشق البحر لبني إسرائيل ؟ وكيف يحيي الموتى على يد عيسى بن مريم ؟ وكيف ينشق القمر على يد نبينا محمد صلى الله عليه وآله ؟ وكيف وكيف .. إلى مala نهاية له من التساؤلات التي تكشف عن انكار فلسفة الوحي وعدم الإيمان به، لأنها تعتقد أن الوحي خرق للقوانين المادية الطبيعية التي تعتمد لها الفلسفة. فهي وبالتالي تلجم إلى حصر إمكانيات الفرد ضمن تلك الاطر المادية، وعليه فالإنسان - وفق التصورات المادية - يمكنه مثلاً أن يصبح نبياً بتسمية عقله كأن يدرس فيصير عملاً وداهية، أما أن يتزلج جبرائيل عليه السلام على أحد من البشر وإن ترتبط الأرض بربها عبر ملك مقلس فهي فكرة مرفوضة من وجهة النظر الفلسفية. وهذا بحد ذاته هو الحمود الذي يقود الفلسفة إلى انكار المعاد ؛ إذ لا رجعة في اعتقاد الفلسفة ولا تغيير، وبالتالي لاجنة ولا نار.

نعم يلحّأ بعض من الفلاسفة إلى اللف والدوران في طرح تصوراته عن المعاد؛ وعن الجنة والنار، وتلك هي التصورات التي تكشف عن التزعزعات الذاتية، فيصور المعاد الحقيقي والجنة والنار على أنها ترتبط بمعرفة أو عدم معرفة الولي. فمعرفة

الولي في نظر هذا البعض هي الجنة، والجهل بالولي هو النار. وليس الجنة أنهار وأشجار وفواكه وحور عين وقصور.. إلى آخر ما يصفها القرآن الكريم، بل هي في اعتقاده أن تعرف شخصاً بناته فتلوك هي الجنة وإن تنكر ذلك الشخص فتلوك هي النار.

وينهب أكثر الفلاسفة إلى انكار المعاد بتأويلات بعيدة، فهم يزعمون أن المعاد هو أن تلتحق روح الإنسان بعد موته بالله فتلوك هي الجنة أو تلتحق بالشيطان فتلوك هي النار، أما أن تعاد الأجسام من جديد فذلك في اعتقادهم من المستحيلات، فهم بذلك ينكرون أن الذي يحييها هو الذي أنشأها أول مرة، وهم يتساءلون : ﴿ وَقَالُوا أَعِدَا كُّمَا عِظَاماً وَرُفَاتًا أَعْنَا لَمْبَغُوثُونَ خَلْقاً جَدِيداً ﴾ (الاسراء/٤٩)

نعم هذا هو القرآن الكريم يضع الإجابة لكل التساؤلات، ويتصدى لكل الانحرافات الفكرية. فالإسلام منذ البدء يقول إن الله على كل شيء قادر، ونحن إذ نعتقد بالقدرة الإلهية الأبدية ؛ القدرة المطلقة المتكاملة ؛ القدرة اللامتناهية اللامحدودة ؛ تكون قد وضعنا لكل سؤال جواباً. فحين تجلى عظمة القرآن الكريم تتضح تقاهة الأفكار الفلسفية الانحرافية ؛ إذ الأمور إنما تعرف بأضدادها، والقرآن المجيد حين ينسب كل شيء إلى الله سبحانه وتعالى وبأنه قادر على كل شيء قادر، يولج الليل في النهار ويولج النهار في الليل، يحيي الموتى، يحيي العظام وهي رميم، يخرج الحي من الميت ويخرج الميت من الحي، يرزق من يشاء بغير حساب.. إنما يطبل ادعائات من ينكرو المعاجز الإلهية وينسب كل ذلك إلى القوانين الطبيعية، ويدحض التصورات المادية الواهية الممحضة التي تخرج

كل ذلك عن إرادة الله جلت قدرته.

نعم نحن حين نعتقد أن الله تعالى على كل شيء قادر، إنما نؤمن أيضاً بأنه جل وعلا قد جعل إرادته وراء مشيئتنا الحرة. فإن الله لا يغير ما بقوم حتى يغيروا ما بأنفسهم، إذ هو سبحانه وتعالى القائل "ادعوني استجب لكم" فسبحان الله عما يفترون.

### منزلة الإنسان :

أما السمة الرابعة للفلسفة البشرية؛ فهي إنها تحول الإنسان إلى مجرد حيوان ناطق مجرداً عن القدرة؛ موجود يكتنفه الجمود ليس له أية إرادة أو اختيار، بل ليس له من صفات الإنسانية إلا النطق الذي يتميز به عن الحيوان. في حين نجد الإسلام يرفع الإنسان إلى مصاف الملائكة، بل وأرفع من ذلك حين يأمر الله سبحانه وتعالى الملائكة بالسجدة لأدم، وحين يكرّم الله عز وجل الإنسان بقوله: **﴿وَلَقَدْ كَرَّمْنَا بَنِي آدَمَ﴾** (الاسراء/٧٠)، ومن هنا يتضح لنا مدى تأثير الإسلام في تربية الإنسان، وتنمية موهبه، وتتجهير طاقاته. فهو حينما يحترم حرية الإنسان ويطلق له الإرادة والاختيار، يخرجه عن الجمود، ويجعله قادراً على تغيير حياته، بل ويعطيه ملوكوت السموات والارض، شريطة أن يكون الإنسان مؤمناً بالله، صادقاً في إيمانه.

هذه جملة من السمات التي إتسمت بها الفلسفة البشرية، والتي تأثر بها فلاسفة؛ اعترفوا هم بذلك إن لم يعترفوا.

### جوهر الفلسفة الإسلامية :

ولاريب أن القرآن الكريم تصدى لهذه الأفكار الفلسفية الخاطئة، ووضع جوهر

الفكر الاسلامي وهو الایمان بالبداء.. الذي يعني الایمان بقدرة الله المطلقة في مقابلة تلك التصورات والانحرافات الفكرية. ومن هنا جاء الحديث عن الامام أبي عبد الله عليه السلام: "ما عظم الله عزوجل بمثل البداء". (١)، والحديث "ما عبد الله بمثل البداء" (٢)، وربما ينhib البعض الى الاعتقاد بان البداء منhib اهل البيت عليهم السلام، ومن هنا جاء قولهم بان الذي يؤمن بالبداء انما هو على منhib باطل.

ولعل مرورا على بعض احتجاجات الامام الرضا عليه السلام يكشف لنا عن بصائر الاسلام في مواجهة التصورات البشرية الدخيلة على الفكر الاسلامي، إذ من المعروف ان الفلسفة الهندية المانوية والفارسية الزردوشية والفلسفة الاغريقية (الافلاطونية الجديدة) كلها كانت قد ترجمت الى العربية ايام المأمون العباسي الذي كان يجمع المفكرين وكبار الفلاسفة لمحاورة الامام الرضا عليه السلام. تلك الاحتجاجات التي تعتبر ايجابيات دقيقة عن تلك الافكار الخرافية التي دخلت بين المسلمين، ومن جملتها احتجاجان نقلهما هنا: الاول كان مع عمران الصابيء، والآخر مع سليمان المرزوقي.

كان عمران الصابيء من الصابئة الذين يعبدون النجوم ولهم فلسفتهم الخاصة، سأل الامام الرضا عليه السلام ضمن أسلمة عديدة في اجتماع مطول: يا سيدى ألا تخبرني عن الخالق إذا كان واحدا لاشيء غيره ولا شيء معه أليس قد تغير بخلقه الخلق؟

---

(١) بحار الانوار / ج ٤ / ص ١٠٧ / رواية ٢٠.

(٢) المصدر / ص ١٣٢ / رواية ٧٠.

قال له الامام عليه السلام: قديم لم يتغير عز وجل بخلقه الخلق ولكن الخلق يتغير بغيره.

قال عمران: فأي شيء عرفناه؟ قال الامام عليه السلام: بغيره.  
قال: فأي شيء غيره؟

قال الرضا عليه السلام: مشيته واسمه وصفته وما أشبه ذلك، وكل ذلك سحدث مخلوق مدبر.

قال عمران: يا سيدِي فأي شيء هو؟  
قال الرضا عليه السلام: هو نور. يعني أنه هاد لخلق من أهل السماء وأهل الأرض، وليس لك على أكثر من توحيدِ إيه.

قال عمران: يا سيدِي أليس قد كان ساكتاً قبل الخلق لا ينطق ثم نطق؟  
قال الرضا عليه السلام: لا يكون السكتوت إلا عن نطق قبله، والمثل في ذلك أنه لا يقال للسراج هو ساكت لا ينطق، ولا يقال: أن السراج ليضيء فيما يريد أن يفعل بنا، لأن الضوء من السراج ليس بفعل منه ولا كون، وإنما هو ليس شيئاً غيره فلما استضاء لنا قلنا: قد أضاء لنا حتى استضنا به، فبهاذا تستبصر أمرك.<sup>(١)</sup> يوضح الامام عليه السلام ان الله سبحانه وتعالى كان ناطقاً منذ الازل وان قدرته على النطق ذاتية.

اما سليمان المرزوقي فالذى يدو انه كان من المتأثرين بالفلسفة اليونانية، تراه حين يناقش الامام الرضا عليه السلام في مسألة البداء يندو متزللاً غير ذي رأي حيث يسائله الامام عليه السلام عن الارادة يقول: ياسليمان ألا تخبرني عن الارادة

(١) عيون أخبار الرضا(ع) / ج ١ / باب ١٦.

فعل هي ام غير فعل؟ قال : بلى هي فعل.

قال عليه السلام : فهي محدثة، لأن الفعل كله محدث.

هنا بهت سليمان حيث وجد قوة الاحتجاج - وقال: ليست بفعل. فقال الامام

عليه السلام: فمعه غيره لم يزل.(١) قال سليمان: الارادة هي الانشاء.

قال عليه السلام: يا سليمان هذا الذي عبتموه على ضرار وأصحابه من قولهم : إن كل ما خلق الله عز وجل من سماء أو أرض او بحر او برع؛ من كلب او حنزير او قرد او انسان او دابة ارادة الله، وان ارادة الله تحيا وتموت وتذهب وتأكل وتشرب وتنكح وتلد وتظلم وتفعل الفواحش وتکفر وتشرك فيبرا منها ويعاد بها، وهذا حدها.(٢) وحين أحسن سليمان بالخيبة والاضطراب راح يلطف ويذور - فقال: أنها كالسمع والبصر والعلم.

قال الرضا عليه السلام : قد رجعت الى هذا ثانية، فأخبرني عن السمع والبصر والعلم أمصنوع؟ قال سليمان : لا.

قال الامام الرضا عليه السلام : فكيف تفيموه؟ فمرة قلت لم يرد، ومرة قلت اراد وليس بمحض له؟ قال سليمان : انما ذلك كقولنا : مرة علم ومرة لم يعلم.

قال الرضا عليه السلام: ليس ذلك سواء لأن نفي المعلوم ليس بنفي العلم، ونفي المراد نفي الارادة ان تكون..(٣)

فالذى يدو واصححاً من خلال هذه المحاجة ان سليمان كان يريد ان يقول بأن

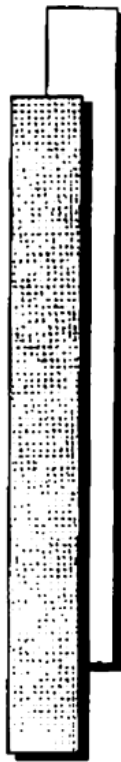
(١) أي: هل كان معه شيء آخر، هو شيء والارادة شيء.

(٢) يسأل الامام عليه السلام هنا: ماذا تعنى ارادة الله؟ هل تعنى كل هذا الذي ذكر؟.

(٣) عيون أخبار الرضا(ع) / ج ١ / باب ١٣ .

الارادة قديمة قدم الله سبحانه وتعالى، لكن الامام عليه السلام احتاج عليه بأن الارادة لو كانت قديمة لكان الحلق قديما ايضا ؟ فكيف كان الله سبحانه ؟ أكان مريدا ام لم يكن؟ وحيث كانت احابة سليمان بانه سبحانه وتعالى لم يكن مريدا ثم اصبح مريدا بعدها، قال له الامام عليه السلام: إذاً ذلك يعني ان تغيرا حدث في ذات الله، وهذا محال. وهنا توقف سليمان. والحديث طويل، غير ان الذي يبغى الاشارة إليه هنا ان البداء هو حجر الاساس في بصائر القرآن، فالإيمان بالبداء إيماناً واقعياً، والاعتقاد بان الله عز وجل يمحو ما يشاء ويثبت وعنه ام الكتاب هو جوهر الاعتقاد الذي كان الأئمة عليهم السلام يوجبون على شيعتهم الایمان به.

الباب الثاني



مصادر الحكمة



مَكْرَمَةُ الْجَنَاحِيَّةِ تَعَاهِدُ عَلَى إِحْسَانٍ

العلم شاعر العقل

العلم في البصيرة القرآنية هو نور إلهي يقوم بدور الوسيط بين النفس البشرية وبين الموجودات؛ إذ الموجودات ليست ماضية ونورانية بذاتها، والانسان كاحد الموجودات ليس نوراً بذاته ايضاً. فلو انه كان كذلك، لكان يعلم كل شيء وفي كل وقت، ولما غاب عنه شيء في اي وقت؛ والأشياء لو كانت نوراً بذاتها لكانـت هي الأخرى معروفة للانسان في كل وقت، وإنما هي مظلمة بذاتها والانسان جاـهـل بـذـاتـهـ، لـوـلاـ نـورـ اللهـ جـلـ وـعـلـاـ الـذـيـ يـقـنـعـهـ فـيـ قـلـبـ منـ يـشـاءـ من عباده.

فنور العلم الذي يهبه الله سبحانه وتعالى للإنسان متى شاء وبالقدر الذي يشاء، هو الذي يكشف للإنسان الحقائق كشفاً مباشراً شهودياً حضوريًا. وبتعبير آخر يمكننا القول أن من خصائص العلم وميزاته أنه يكشف الأشياء بصورة مباشرة دونها واسطة؛ إذ به يستطيع الإنسان أن يكتشف الأشياء ويشاهدتها، بل وتحضر لدليه. من هنا يتبيّن لنا أن العلم ليس صورة للأشياء في ذهن الإنسان كي يتسائل

هل ان هذه الصورة مطابقة لتلك الاشياء ام مخالفة لها؟ نعم التصور موجود لدى الانسان، فهو يمكنه ان يتصور شيئاً ما، او يتوهم او يتخيل شيئاً ما، لكن هنا التصور والتتوهم ليس هو العلم بذلك الشيء. فالانسان يمكنه مثلاً ان يتخيل بحراً من الزبiq يمخر فيه قارب من فضة يقوده إنسان من ياقوت؟ او حتى يمكنه ان يرسم هذه الصورة على لوحة أو ينشئها شعراً او انشودة او مسرحية، ولكن هنا الفتن ليس علماً بل هو الظن فحسب، والظن لا يعني عن الحق شيئاً.

وكما يمكن للانسان ان يتصور الاشياء، كذلك يمكنه ان يصدق بالاشياء، فالتصور بسيط، والتصديق إنما هو الحكم على أمرٍ فيـما كان الانسان ان يزعم انه إليه مثلاً وانه الرب الاعلى كما زعم فرعون ونمروذ، لكن هذا التصديق ليس هو العلم لانه ليس مطابقاً للواقع الخارجي. العلم هو أن تكشف الحقائق والأشياء كشفاً ظاهراً وحاضراً. فحين يعرف الانسان ان الوقت الآن مثلاً ليل؛ فذاك ليس تصوراً في ذهنه ولا هو تصديق عنده، وإنما هو كشف وظهور وحضور للشيء عنده.

هذه النظرية وإن اعترف بها الكثير من الفلاسفة القدماء والجدد - كديكارت مثلاً من الفلاسفة الغربيين المتأخرين - إلا أنها قبل ذلك من البصائر الإسلامية التي ما استكملت وما تبلورت إلا بالقرآن الحكيم وأحاديث النبي واهل بيته عليهم الصلاة والسلام. فأيات القرآن الكريم وأحاديث النبي الأكرم والأئمة من أهل بيته عليهم السلام هي التي ذكرّتنا بحقيقة ان العلم نور ينفعه الله سبحانه وتعالى في قلب من يشاء من عباده، يقول تعالى: ﴿عِلْمُ الْإِنْسَانَ مَا لَمْ يَعْلَمْ﴾. (العلق/٥) وانه جلت قدرته ﴿خَلَقَ الْإِنْسَانَ عَلَمَةً أَيْسَانَ﴾. (الرحمن/٤-٣) وانه تعالى

قال: ﴿هَمَّا تَنَاهَ رَحْمَةً مِنْ عِنْدِنَا وَعَلَمْنَا مِنْ لَدُنْنَا عِلْمًا﴾. (الكهف/٦٥) وقال:  
﴿وَقَوْفَقْ كُلُّ ذِي عِلْمٍ عَلَيْمٌ﴾. (يوسف/٧٦) وانه يدعو عباده لطلب المزيد من  
العلم منه ﴿وَقُلْ رَبِّ زِدْنِي عِلْمًا﴾ (طه/١١٤) وانه عز وجل هو الذي وهب  
العلم بالقدر الذي يشاء ﴿وَمَا أُوتِيتُمْ مِنَ الْعِلْمِ إِلَّا قَلِيلًا﴾ (الاسراء/٨٥). فلو  
تدبرنا لفظة ﴿أُوتِيتُمْ﴾ في الآية الشريفة ووقفنا على معناها، نجد ان العلم ليس  
 شيئاً من الانسان، بل هو مضاف اليه، موهوب له من قبل الله تعالى. ففي اللغة  
(آتاه، آتاه، يؤتى به وأوتى الشيء اي اعطي له) وهذا يعني ان الله سبحانه هو الذي  
اعطى العلم، لكن حكمته شاعت ان يعطي الانسان قليلاً من العلم، وشاعت ايضاً  
ان يسلب من الانسان تلك العطية متى أراد الله العزيز العليم.

وهنا يبرز سؤال يقول ؟ هل يستطيع الانسان ان يزعم بعد هذا انه بمرور الزمن  
يزداد علماً فيصبح اعلم فاعلم ؟ لعل ذلك تصور خاطيء ايضاً؛ اذ الانسان يفقد  
علمه حين ينام وحين ينسى وحين يغضب، والله سبحانه وتعالى يقول: ﴿وَمَنْ  
نُعْمَرْهُ نُنَكِّسْهُ فِي الْخَلْقِ﴾. (يس/٦٨) فارادة الله سبحانه ان يجري قدراء يفقد  
الانسان علمه، وهذا هو امر وجداني يرتبط بفطرة الانسان ووجوده ولا تستوعبه  
الاقوال والامثلة، بل موضع استيعابه هو العودة الى الفطرة الانسانية. فالانسان  
حينما يعلم شيئاً كان يجهله من قبل، لابد له ان يسأل نفسه عن كيفية علمه به،  
وان يستنطق وجوده عن ماهية هذا النور الذي كشف له عن المجهول.

### من خصائص العلم :

الا يمكن ان يعلم العلم بالعلم ؟ سؤال ربما يت Insider الى ذهن البعض. وذلك لأننا  
اسلينا ان العلم متزه عن الاحتياط، لانه هو الذي يضيء وهو الذي يكشف، فهل

يمكن ان يكون الكاشف هو المكتشف عنه؟ أجل. يعلم العلم بالعلم، ويعتبر آخر إن العلم يكشف نفسه.

قال ديكارت : (انا افکر فانا موجود). يعني انا اعلم فانا موجود، بل ومعناه انا اعلم بعلمي وجودي. وذلك شيء صحيح منه، اذ الانسان لو لم يكن لديه علم، لم يستطع ان يعلم وجوده. فهو لا يستطيع ان يعلم وجوده حال النوم، كما لا يستطيع ان يثق بوجوده حال النسيان والجهل والجنون، لكنه حين يفكر يثق بأنه موجود.

ويعتبر آخر: الانسان يعلم. ولا انه يعلم فهو يثق بعلمه، فحيث تساءل: من قال انت موجود؟ يحيلك انا اقول انا موجود. وحين تساءل: ومن أين تعلم ذلك؟ يحيلك : ما دمت انا افکر وأنا اعلم، فانا موجود.

من هنا يتضح لنا ان العلم يكشف الاشياء ويكتشف صحة تلك الاشياء، لان من خصائصه ان يجعل الانسان يثق به دون شك ولا ريب. ولذا فالانسان حينما يعلم، لا يمكن ان يشكك نفسه بالعلم، والذي ينبغي ان يشار إليه أن الانسان إنما يزداد بعدها عن العلم حينما يحاول ان يعرف العلم بالمفاهيم والالفاظ وان يصفه بالاوصاف، إذ العلم حين يكتشف نفسه ليس ذلك بالصورات والمفاهيم، بل يكتشف نفسه بنفسه فحسب وليس بشيء آخر. وذلك مثله مثل من يحمل مصباحا في نهار مشمس ليلقى بضيائه على الشمس ليكشفها دون ان يدرك ان الشمس تكشف نفسها بنفسها.

ثم إن العلم يرى العلم، بل العلم يكتشف العلم ولكن عبر آياته. فالانسان لا يتوقع ان ترى يدك عينك، ولا اذنك او لسانك يمكن ان يرى عينك، بل العين يمكنها ان

ترى العين ولكن عبر المرأة. فهو حين يقول لم أكن عالما فعلمت او يقول كت جاهلا فأعطاني الله تعالى العلم شيئاً فشيئاً فتعلمت، إنما يصل إلى العلم بالعلم. فالعلم اذاً يكشف نفسه ويتعمق في ذاته ويغور فيها فينكشف بذاته لذاته، وهذه الحقيقة من خصائص العلم، وكل تعريف غير هذا للعلم يعدنا أكثر فأكثر عن العلم نفسه.

### العلم من آيات الله :

ان العلم آية من آيات الله، واسم من أسمائه، وخلق من خلق الله مملوك لله سبحانه وتعالى، يعطيه متى شاء بقدر ما يشاء لمن يشاء. والانسان لا يمكنه معرفة العلم والاخطاء به، بل وحتى لا يمكنه توهם العلم او وصفه إلا ان يشاء الله سبحانه، فإنه بطريقه أولى لا يستطيع ان يحيط علما بالله رب العلم وخالقه.

وقد يتتساعل المرء: وهل يمكننا ان نعتقد بشيء لازراه ولا نحيط به علمًا؟

لكتنا في معرض الاجابة عن هذا التساؤل نقول: إن خصائص العلم هي التي تكشف عن ذات العلم، إذ الانسان حين يعتقد انه عاقل او عالم مثلا، إنما يعترف ويدعن بوجود العقل، والعلم من آياته ومن دلائله، فتراه يتتساعل : إذا لم أكن عاقلاً فسوف أقوم بحركات غريبة ملقة للأنتباه خارجة عن المعقول، وإن لم أكن عالما فكيف اهتدى؟ وكيف أعرف طرفي؟ وكيف وكيف؟

اذن فآيات العلم وخصائصه وصفاته تكشف فقط عن ذات العلم بينما تعجز عن أن تكشف كنهه، كذا آيات الله تعالى إنما توضح وتكشف للانسان وجوده حل وعلا دون أن يعرف الانسان كنه حالقه او أن يحيط بذات الله الخبير العليم، بل الانسان بما لديه من العلم الموهوب عاجز عن الاخطاء بمخلوقات الله الملك

القدوس، فكيف له الاحاطة بذات الله عز وجل بعيد عن مدى تفكير الانسان، والخارج عن دائرة تفكره. فكل ما يتوهمه الانسان ليس يله، لأن الله سبحانه وتعالى مقدس عن الاحاطة. ونحن لا نعلم الله وانما نعلم بالله، لأن علمنا لا يحيط به لانه سبحانه سبحانه سبوج قدوس متزه عن الاحاطة، ومتزه عن التوهم.

### العلاقة بين العقل والقرآن:

حين يكشف العلم ذاته ويكشف العقل ذاته ثم يتذمر ذو العلم وذو العقل في آيات القرآن الحكيم ويستقرئ ما جاء عن النبي صلى الله عليه وآله والأئمة المعصومين عليهم السلام يقف الانسان على حقيقة ان ذلك النور الذي وهبه الله للإنسان هو نفسه موجود في القرآن وفي كلام النبي والأئمة عليهم السلام، وهذا انما يعني في الواقع ان هناك تطابق بين نور العلم ونور العقل لدى الإنسان من جهة وبين ما هو موجود في القرآن الحكيم وما هو موجود في كلام النبي والأئمة عليهم السلام من جهة أخرى.

ولا ريب ان كل انسان لديه حجة في نفسه، وهذه الحججه الواقعية حين تطابق الحججه الخارجية تكون دليلاً مقنعاً للإنسان، دافعاً لشكوكه وارتياه في أية مسألة كانت. ومن هنا يمكننا ان نقول ان تلك العلاقة الجنزيرية المباشرة بين عقل الإنسان وبين القرآن إنما هي أكبر حجة واوضح دليل على ان القرآن الكريم من لدن حكيم عليم؛ من الله سبحانه وتعالى، لتطابق الحججه الواقعية المتمثلة بنور العلم الموهوب من الله سبحانه وتعالى مع الحججه الخارجية المتمثلة بالقرآن الحكيم. إن هذه الحقيقة تكاد تتحلى لدى الكثيرين حينما يقرؤون القرآن فترأه لهم لا يستطيعون الاستمرار في القراءة، بل وحتى يغشى على البعض منهم حين

يتحسس وحلاة نور القرآن الحكيم ونور العلم والعقل الذي وهبه الله آياه. ذلك لأن نور القرآن حين يسطع في أعماقه تتفجر نفسه لعظمته، ويشع في ضميره وقلبه، فيتجلى الله تعالى بعظمته وكريمه من خلال نور القرآن. ﴿لَوْ أَنْزَلْنَا هَذَا الْقُرْءَانَ عَلَى جَبَلٍ لَرَأَيْتَهُ خَاسِعاً مُتَصَدِّعًا مِنْ خَشْيَةِ اللَّهِ وَتَلَكَ الْأَمْتَالُ نَضْرِيهَا لِلنَّاسِ لَعَلَّهُمْ يَتَفَكَّرُونَ﴾. (الحشر/٢١)

فالقرآن الحكيم يضرب الأمثل ويأتي بما يذكر الإنسان وبما يفتح به عقله، فيكشف العقل نفسه وبالتالي يكتشف الإنسان أنه يملك نوراً في نفسه. ولعلنا نجد ذلك فيما يزيد على ثلاثة موقع في القرآن الكريم "أفلاتذكرون.. أفلاتبصرون.. نعلمكم تعقولون.. وما يعقلها إلا العالمون..." هكذا يخاطب العاقل مخلوقه العاقل ليشع النور في ضميره فيزداد نوراً وضياء، وبالتالي تفتح له آفاق الحياة ويوقن الإنسان حينها بتلك البصيرة التي وهبها الله تعالى له بأن هذا القرآن الحكيم من لدن حكيم عليم، فهو من الله سبحانه وتعالي. وهكذا يتحدث القرآن مع الإنسان فيشير فيه بذلك العقل المدفون تحت ركام الشهوات والأهواء والغفلة وحب الدنيا والخلود إلى الأرض.. فيجعله نوراً، ويغدو الإنسان آئذ صاحب عقل.. صاحب نور يشع من أعماق ضميره ومن دوائل نفسه وقلبه.

### **العقل حجة:**

عندما يُحكَمُ الإنسان نور العقل في تصرفاته يجد نفسه -شاء أم أبي - مهتمياً سبيلاً للحق، متبعاً عن الباطل، فهو حين يستمع للدعاوى ما، فإذاً أن يؤمن بها إن وجدتها موافقة لعقله الذي وهبه الله تعالى إياه، وإنما إن يرفضها ويتجانسها إن وجدتها تخالف عقله. إذاً فالعقل يوجب على الإنسان أن يستمع إلى كل داع يدعوه إلى

الله لأنه حجة الانسان الواقعية، ونحن حينما نرجع الى كلمات الأئمة وأقوالهم وخطبهم وأحاديثهم، تدور قلوبنا وتتفتح. فهذا نهج البلاغة يضم بين حنایا ه آفاق المعرفة بالله سبحانه وتعالى. يقول الامام علي في إحدى خطبه بعد أن يحمد الله: "...الذى ليس لصفته حد محدود، ولا نعت موجود، ولا وقت معلوم ولا أجل معلوم. فطر الخالق بقدرته، ونشر الرياح برحمته، ووتَّد بالصخور ميدان أرضه.." (١)، ونقرأ أيضاً: "لم يولد سبحانه فيكون في العز مشاركاً، ولم يلد فيكون موروثاً هالكاً. ولم يتقدمه وقت ولا زمان، ولم يتعاونه زيادة ولا نقصان، بل ظهر للعقل بما أرانا من علامات التدبر المتقن، والقضاء العبرم". (٢)

إن كلمات امام المتقين، تكاد ترينا الله بصيرة الایمان وتفتح لنا آفاق المعرفة وتوضح السبيل الى الایمان بالله سبحانه وتعالى، ونحن حينما يحدثنا التاريخ عن همام وهو يستمع الى امام المتقين يحدثه عن صفات المتقين، فيصبح صيحة تكون نفسه فيها ويقع ميتاً؛ نعلم كيف يتجلى الله سبحانه وتعالى لعبد المؤمن من خلال كلمات الامام علي عليه السلام.

وهذا السفر العظيم في العرفان الموسوم بـ "عيون أخبار الرضا" يوضح كثيراً من الحقائق وبعبارات بسيطة في أسلوبها تكاد تكون في متناول كل المستويات، عميقة في مفاهيمها ومحتوها، فيقف أمامها المتفکرون عاجزون عن ردھا او الابراد عليها، وتلك من خصائص أهل الیت عليهم السلام لأنهم الثقل الآخر الذي قال رسول الله صلى الله عليه وآله: "أني تارك فيكم الثقلين كتاب الله وعترتي

---

(١) نهج البلاغة / الخطبة رقم ١.

(٢) المصدر / الخطبة رقم ١٨٢.

أهل بيتي".

ومما لا يخلو عن الفائدة فيما نحن فيه ان نذكر بما سبقت الاشارة إليه من أن الفلسفة الاغريقية كانت منتشرة في البلاد الاسلامية إبان عصر الامام الرضا عليه السلام، وانه كانت تجتمع لديه الفلاسفة يباحثونه ويحاورونه، ومنهم الصابئي والديصاني اليهودي ويحضر لديه العبر والمتزندق، ولعل ابن السكينة التحوي المعروف واحد من اولئك الفلاسفة الذين حاوروا الامام عليه السلام فيقول كما جاء في رواية: وإن الله تبارك وتعالى بعث محمداً في وقت كان الغالب على أهل عصره الخطب والكلام - وأظنه قال : والشعر - فأتاهم من كتاب الله عز وجل ومواعظه وأحكامه ما أبطل به قولهم وأثبتت الحجة عليهم، فقال ابن السكينة : تالله ما رأيت مثل اليوم قط، فما الحجة على الخلق اليوم ؟ فقال عليه السلام : العقل تعرف به الصادق على الله فتصدقه، والكاذب على الله فتكذبه، فقال ابن السكينة : هنا والله الجواب.(١) فالانسان إذا توجه إلى عقله فسيأمره العقل بالخير وينهاه عن الشر ؛ يُحلّ له الطيبات ويحرم عليه الخباث. هنا يجد العقل ان نور القرآن يلور النور الموجود عنده، فيذعن الانسان حيث إن هذا العقل هو من الله سبحانه وان هذا القرآن ايضا منه جل وعلا.

اما ان يفقد الانسان نور العقل وينجرّ وراء الأوهام والغيرة والغرور فلم يكن ليملك الحجة، وعندها يقف ساكنا صامتا لا يعي من أمره شيئا. فههنا ابن أبي العوجاء -لعنه الله - عاش زنديقا ومات زنديقا بين الناس ؛ رجل طبع على قلبه، يحيى فيحاور الامام الصادق عليه السلام، ثم يعجز عن الكلام فيسكت ويسخر

---

(١) بحار الأنوار / ج ١١ / ص ٧١.

منه أصحابه متهكمين بأنه الذي لم يسكنه أحد فكيف به الآن امام حجة عظيمة.  
فيقول لأصحابه : ويحكم كدت ان ارى الله بيسي وبينه، كما جاء ذلك في نص  
الرواية في موسوعة بحار الانوار / ج ٢ / ص ٤٣ / رواية ١٨. ولكن - وكما  
قلنا - إنما طبع على قلبه وملئ حقدا، فقد نور العقل وبالتالي فقد الحجة.

### عقال من الجهل :

نعلم هناك من يتساءل عن نسبة العلم الى العقل، وما هو العقل وما هو العلم ؟  
ان العقل هو النور الذي أعطاه الله تعالى للإنسان، وليس العلم إلا شعاع من  
أشعة ذلك النور ؛ كما أن الإيمان شعاع منه ، وكذا الإرادة والقدرة. وعليه فليس  
العلم بعيداً عن العقل، إذ هما شيء واحد. فالنور الذي يقول للإنسان ان الظلم  
قبح هو العقل، بل ويمكن ان يقال هو العلم بقبح الظلم. كما ان الذي يقول  
للإنسان بأن اجتماع التقىضين محال هو العقل، او يقال : العلم باستحالة اجتماع  
التقىضين. فالتعبير هنا وان اختلف لكن القصد واحد والفكرة واحدة والنور واحد،  
ان النور الذي يحبب الإنسان الاختصار هو العقل، قال الرسول الراكم صلى الله  
عليه وآله : " إن العقل عقال من الجهل ". (١)

اما كيف يعلم العقل ؟ او بتعبير آخر كيف يعرف شخص ما بأنه عاقل ام لا ؟  
وهل يتم ذلك باستخدام أشعة ليزر مثلا ام باستخدام الوسائل المختبرية من تحليل  
لذمه وتجزئته وما الى ذلك من العلوم الحديثة ؟

نحن نعتقد ان للعقل أمارات، فحين يكون الإنسان صادقا يفي بوعوده يعمل  
الحسنات ويترك السيئات فهو عاقل، وإلا فغير عاقل. إذن فآيات العقل كاشفة عن

(١) بحار الأنوار / ج ١ / ص ١١٧ / رواية ١١.

العقل كما ان آيات العلم هي الدليل إليه ولا دليل آخر غيرها، حيث لا يمكننا وصف العلم مجردًا عن آياته كذلك الأمر بالنسبة إلى العقل. والنبي الراكم صلى الله عليه وآله والأئمة عليهم السلام ذكرانا بالعقل عبر آياته، وعبر دلائله، وأماراته وعلماته، ونحن إذا تعمقنا في آيات العقل، وفي آيات العلم، أكتشفنا العقل واكتشفنا العلم؛ وإذا أكتشفنا العلم أكتشفنا أشياء كثيرة سأتأتي على بيانها بعون الله تعالى.

### شرف العقل :

يَتَضَعُ لِنَا مَا سَبَقَ أَنَّ الْإِنْسَانَ لَا بُدَّ لَهُ أَنْ يَعُودَ إِلَى نَفْسِهِ لِيَعْرِفَهَا وَلِيَمِيزَ الصَّحِيحَ مِنَ الْخَطَأِ وَأَنْ لَا يَتَوَقَّعَ ذَلِكَ مِنَ الْأَخْرَيْنِ، وَحِينَهَا سِيَّجَدُ أَنَّهُ حَصَّلَ عَلَى الْجُوَهْرِ؛ حَصَّلَ عَلَى الْمَصْبَاحِ، إِذَا عَلَى مَنْ يَطْلُبُ الْمُزِيدَ مِنَ الْاسْتِضَاعَةِ لَا بُدَّ لَهُ أَنْ يُزِيدَ فِي رِزْقِ الْمَصْبَاحِ لِيُشَعِّ نُورَهُ وَيُعَمِّ أَرْجَاءَ الْغَرْفَةِ بَدْلًا مِنَ اللَّجوءِ إِلَى تَغْيِيرِ زَاوِيَّةِ الضَّوءِ أَوْ لَوْنِ جَلَرَاهَا، بَلْ لَا بُدَّ لَهُ مِنَ أَنْ يُزِيدَ نُورُ عَقْلِهِ إِذَا مَا مِنْ شَيْءٍ اكْتَمَلَ عِنْدَ الْإِنْسَانِ أَشْرَفُ مِنَ الْعِقْلِ. وَرِبِّاً تَكُونُ قَصَّةُ آدَمَ عَلَى نَبِيِّنَا وَعَلَيْهِ السَّلَامُ دَلِيلًا عَلَى شَرْفِ الْعِقْلِ، "إِذْ هَبَطَ عَلَيْهِ جَبَرِيلُ فَقَالَ : يَا آدَمَ إِنِّي أَمْرَتُ أَنْ أُخْرِيكَ وَاحِدَةً مِنْ ثَلَاثَةَ، فَأَنْخَرَتْ وَاحِدَةً وَدَعَ إِثْنَيْنِ، فَقَالَ لَهُ آدَمُ : وَمَا الْثَلَاثَ يَا جَبَرِيلَ؟ فَقَالَ : الْعِقْلُ وَالْحَيَاةُ وَالدِّينُ، قَالَ آدَمُ : فَأَنِّي قَدْ إِخْرَتُ الْعِقْلَ، فَقَالَ جَبَرِيلُ لِلْحَيَاةِ وَالدِّينِ إِنْصِرْفَا وَدُعَاهُ فَقَالَ لَهُ : يَا جَبَرِيلَ إِنَا أَمْرَنَا أَنْ نَكُونَ مَعَ الْعِقْلِ حِينَما كَانَ، قَالَ : فَشَانَكُمَا، وَعَرَجْ". (١) فَالْإِيمَانُ مَعَ الْعِقْلِ، وَالْعِلْمُ مَعَ الْعِقْلِ، وَالتَّقْوَى مَعَ الْعِقْلِ، وَكُلُّ صَفَاتِ الْخَيْرِ مَعَ الْعِقْلِ.

---

(١) بحار الأنوار / ج ١ / ص ٨٦ / رواية ٨.

وروي عن موسى بن جعفر عن أبيه جعفر بن محمد عن أبيه محمد بن علي عن أبيه علي بن الحسين عن أبيه الحسين بن علي عن أبيه أمير المؤمنين علي بن أبي طالب عليهم السلام قال : " قال رسول الله صلى الله عليه وآله : إن الله خلق العقل من نور مخزون مكتون في سابق علمه الذي لم يطلع عليه النبي مرسلا ولا ملك مقرب، فجعل العلم نفسه، والفهم روحه، والزهد رأسه، والحياة عينيه، والحكمة لسانه، والرأفة فمه، والرحمة قلبه، ثم حشاه وقواه بعشرة أشياء : باليقين والإيمان والصدق والسكنية والأخلاق والرفق والعطية والقنوع والتسليم والشكرا ؛ ثم قال عز وجل للعقل : أديبر، فأديبر، ثم قال له : أقبل، فأقبل، ثم قال له : تكلم، فقال : الحمد لله الذي ليس له ضد ولا ند ولا شبيه ولا كفو ولا عديل ولا مثل، الذي كل شيء لعظمته خاضع ذليل، فقال رب تبارك وتعالى : وعزتي وجلالي ما خلقت خلقا احسن لي منك ولا اطروع منك ولا أرفع منك ولا أشرف منك ولا أغزر منك، بك أؤخذ وبك أعبد وبك أدعى وبك أرتاحى وبك أبغى وبك أخاف وبك أحذر، وبك الثواب وبك العقاب. فتحر العقل عند ذلك ساجدا، فكان في سجوده ألف عام، فقال رب تبارك وتعالى : ارفع رأسك وسل تعطى واسفع تشفع. فرفع العقل رأسه فقال : إلهي اسألتك أن تشفعني فيمن خلقتني فيه، فقال الله جل جلاله لملائكته : أشهدكم اني قد شفعته فيمن خلقته فيه". (١) هنا هو العقل وهذا هو شرفة ومكانته وهذه هي آياته، وحيث توافرت هذه الصفات لدى الانسان كان عاقلا، إذ ليس العقل إلا جوهر فوق كل الجواهر. وفي حديث آخر عن أبي عبد الله عليه السلام قال: "يعتبر عقل الرجل في ثلاثة؛

---

(١) سحار الأنوار / ج ١ / ص ١٠٧ / رواية ٣.

في طول لحيته وفي نقش خاتمه وفي كنيته". (١)

اما طول اللحية فلا ريب انه دلالة على طبيعة عقل الانسان، بل شخص به الرجل.  
وما نراه اليوم في المجتمعات الغربية خاصة من النماذج المبتلة في اسلوب حلق  
اللحية ليس إلا دليلاً على طبيعة عقولهم، لأننا اسلفنا ان العقل ليس شيئاً تكشفه  
بنفسك، بل تكشفه من خلال علاماته كما يقول الامام الصادق عليه السلام.

اما النقش على الخاتم فلا ريب انه دلالة على شخص صاحبه، إذ هناك من  
يتحذ لنفسه رمزاً خاصاً ينفعه على خاتمه مثلاً، وهذا الرمز في الحقيقة كاشف  
عن طبيعة صاحبه ضعة ورفعة، فمنهم من يتحذ لنفسه لقباً جميلاً رفيعاً او ينفعه  
على خاتمه مجموعة من السور او الآيات القرآنية، والبعض الآخر يتحذ لنفسه لقباً  
وضيقاً ينفعه على الخاتم، وهذه كلها إن هي إلا تصرفات تنسى عن ماهية ذلك  
الانسان وتكشف عن مدى طبيعة عقله وسعة تفكيره، ومثلها الالقاب والكنى  
والاسماء التي يتحذنها الانسان لنفسه او التي يكتبه بها الآخرون.

وجاء في حديث آخر : "إذا أردت ان تختبر عقل الرجل في مجلس واحد  
فحده في خلال حديثك بما لا يكون فيان أنكره فهو عاقل وإن صلبه فهو  
أحمق". (٢) كما قيل : حدث العاقل بما لا يعقل فإن صدق فلا عقل له، إذ يتبع  
هنا ان جلسة واحدة او مصاحبة واحدة تكفي للوقوف على عقل الانسان من  
خلال تصرفاته، ومن خلال علامات العقل ودلائله، فالعقل يكشف بدلائه وعلاماته  
ولا يمكن وصفه وتوهمه.

---

(١) بحار الأنوار / ج ١ / ص ١٠٧ / روایة .٢

(٢) المصدر / ج ١ / ص ١٣١ / روایة .٢٨

## العلم يجعل الحقائق

حين يكشف الاسلام وبصائره القرآنية الواضحة لغز العلم، فيكشفه الانسان بذاته وبوحداته دونما عناء.. بل حينما يذكر القرآن البشر بحقيقة أنفسهم، فيشير فيهم دفينة العقل ويلور فيهم فطرة النفس ؟ حيثند يتحقق الانسان العجب من ان الامر الذي اكتشفه كان واضحًا معروفا ؟ فلماذا كان يجهله ولم يعرف؟ يقول الامام الصادق عليه السلام عن العلم: "انما هو نور يقع في قلب من يريد الله تبارك وتعالى أن يهديه". (١)

فالنور هنا لا يعني مثل هذه الاشعة التي تبعث من المصباح الكهربائي وشبيهه، او تلك الاشعة التي تبها الشمس، بل النور هو ما يكشف شيئا ما. فكما ان المصباح او نور الشمس يسقط على الاشياء المادية المحسوسة فيعكسها للعيان، كذلك العقل والعلم يكشف للانسان الحقائق كشفاً معمونياً.

فالعلم نور يقع في قلب من يريد الله أن يهديه، ما أجملها من عبارة وما اروعها!

---

(١) بحار الأنوار / ج ١ / ص ٢٢٥.

دقيقة في محتواها، بسيطة سهلة الفهم والادراك، واضحة على عمقها لدى الكثيرين. عبارة عجزت البشرية عن ادراكتها منذ خمسة الاف عام، فراح تتعبط وتدور في حلقة مفرغة دون ان تكتشف هذه الحقيقة البسيطة التي عبر عنها هذا الحديث، او الحديث الآخر القائل : " ان الله خلق العقل من نور مخزون مكتوب في سابق علمه، الذي لم يطلع عليهنبي مرسلا ولا ملك مقرب..." . (١) هذه الكلمات البسيطة تكشف آفاقا عجزت صنوف البشر من فلاسفة كبار او عرفاء شامخون عن فهمها وادراك محتواها، ومن هنا تبرز حقيقة معنى قولنا ان علينا ان نلتمس باب الاسلام وان نحاول التذكرة بالقرآن الحكيم والسنة النبوية وكلمات أهل البيت عليهم السلام، وهذا هو أيضاً معنى الحديث الذي روي عن أبي عبد الله عليه السلام: "من دان الله بغير سماع من عالم صادق ألمسه الله إليه إلى الفناء، ومن ادعى سمعاً من غير الباب الذي فتحه الله لخلقه فهو مشرك، وذلك الباب هو الأمين المأمون على سرّ الله المكتوب". (٢) فحين يعزب الانسان عن ولو ج باب اهل البيت عليهم السلام ولا يوهد التعلم من باب العلم ولا يأت البيوت من أبوابها، سيفي في تيه وضلال؛ يدور حول حلقة مفرغة، ويقسى متمحورا حول نفسه لا يدرك من اين ينبغي له ان يدخل.

### العلم نور:

" العلم نور يقنه الله في قلب من يشاء " انها حقيقة حين لم يعها ولم يعرفها الحكماء وال فلاسفة تاهوا وضلوا وضاعوا. حتى قال البعض إن العلم يطرا على

(١) بحار الانوار / ج ١ / ص ١٠٧ / رواية .٣

(٢) المصدر / ج ٢ / ص ١٠٥ / رواية .٦٨

نفس الانسان؟ اي بمعنى ان النفس البشرية شبيهة بلوحة معدني حساس تنطبع عليه صور الاشياء، كالاشارة الحساسة والافلام التي تستخدم اليوم في التقاط الصور عبر آلة التصوير. فهي تتحسس النور حال سقوطه عليها فتنطبع الصورة المطلوبة، ومن ثم وعبر مراحل أخرى تجري عليها تأثيرات كيميائية بمواد إلهاضية تظهر الصورة؛ ثم تعكس على ورق حساس آخر فتبليو للعيان صورة الشيء. هكذا شبهوا نفس الانسان بأنها حساسة تتأثر بالمؤثرات الخارجية فتنطبع عليها الاشياء، وبالتالي يحصل العلم بها. وهذا هو الذي عبروا عنه بالوجود النهني، اي ان ذهن الانسان فيه وجود من الاشياء، وهنا كان الواقع في المأزق، فراحوا يدورون في حلقة مفرغة. فهم يتتساعلون عن هذا الوجود النهني هل هو منطبق مع الوجود الخارجي ام لا؟ فان قيل : لا ؛ فكيف يعلم ما لاينطبق مع معلومه؟ وإن قيل: نعم؛ يواجهون حينها مقوله ان الوجود النهني من مقوله الكيف والوجودات الخارجية من مقولات شتى بعضها عرض وبعضها جوهر وبعضها زمان وبعضها مكان.. ولعل مثلاً بسيطاً يوضح لنا هذا المعنى الذي لا يخلو عن شيء من التعقيد، فنقول : الماء غير الهواء وهما غير عنصر الاوكسجين، وهذا غير يوم الجمعة، إذ يوم الجمعة من مقوله الزمان والماء من مقوله الجوهر، وبرودة الماء من مقوله العرض وصغر حجم الماء وكيره من مقوله الكيف، وهذه أمور مختلفة شتى. وعلى قول الفلسفه فإن النفس البشرية من مقوله الكيف، فكيف إذن تجتمع في النفس البشرية مقوله العرض ومقوله الزمان ومقوله المكان ومقوله الجوهر، وهذه كلها مختلفة مع طبيعة النفس؟ قال الفيلسوف المعروف الملا هادي السبزواري في منظومته الشعرية :

والذات من اتجاه الوجود قد حفظ جمع المقابلتين منه قد لحظ  
فجوهر مع عرضٍ كيف اجتمع ام كيف تحت الكيف كلَّ قد وقع؟  
 فهو يتساءل : كيف تجتمع المقولات المختلفة في النفس البشرية ؟  
ولكي يحيوا عن هذا التساؤل، اتجه كلُّ اتجاهًا، ونحو منحى خاصاً به؛  
بعضهم قال : الموجود في الخارج غير الموجود في ذهن الانسان، وبعض قال  
يتحول الموجود في الخارج حينما يدخل في ذهن الانسان، وبعض نفي كلا  
الاتجاهين وقال : العلم إن هو إلا إشراقة النفس وانبساطها على الموجودات  
الخارجية، وقالوا : ان النفس البشرية لها امتدادات وتموجات، وحين تتموج  
النفس وتصل الى الموجودات الخارجية. فذلك يعني العلم.

هذه الاقوال ربما تحرر قائلها الى الشرك وتدخله في الكفر، إذ لو كان العلم هو  
دخول الاشياء في ذهن الانسان فكيف يدخل علم الله؟ هل يدخل الوجود  
والموجودات في ذات الله القلوس السبوج المترء الذي هو أكبر من أن يوصف.  
الله الذي يسبح له ما في السماوات والارض، إن من شيء إلا يسبح بحمده،  
وهل تدخل الموجودات الناقصة المستهجنة في ذات الله؟ إذن هذا هو الشرك  
بعينه، وهذا هو الكفر بذاته. لكن الانسان حين يرتفع عن مثل هذا التفكير  
الحضيض، ويتحجّب السقوط في هاوية الشرك، يدرك ان العلم لا هنا ولا ذاك،  
وانما هو انكشاف الاشياء للنفس البشرية عبر نور الهمي.

هناك من الفلاسفة من يقول بأن النفس البشرية ذاتها علم. وتسائل: لو قلنا ان  
النفس البشرية ذاتها علم، فهل يمكن حيشد القول بأن العلم من الله سبحانه؟  
لكنهم مهما قالوا ومهما احتجّوا على ذلك نراهم يضطرون للاعتراف بخطأ هذا

التفكير حين يرجعون الى فطرتهم والى وجدانهم، إذ لو كانت ذات الانسان هي العلم فلماذا يجهل الانسان الاشياء، وبغير آخر لكان الانسان يعلم كل شيء. ثم لو كان الحال كما يقولون لماذا ينسى الانسان نفسه بالذات ويجهلها، ذلك لانه بفطرته وبوجданه يعرف أنه ليس العلم وانه لا يعلم كل شيء ﴿وَمَا أُوتِيتُم مِّنَ الْعِلْمِ إِلَّا قَلِيلًا﴾ (الاسراء/٨٥)، كما انه يعرف بوجданه وفطرته انه ينسى نفسه أحياناً كثيرة، فالله سبحانه وتعالى يقول: ﴿وَلَا تَكُونُوا كَالْأَنْبِيَاءِ نَسُوا اللَّهَ فَإِنَّهُمْ أَنفُسَهُمُ اُولَئِكَ هُمُ الْفَاسِقُونَ﴾ (الحشر/١٩)، فهو ينساها حالة النوم وينساها حالة الغفلة، ولو كانت النفس هي العلم لكان من المستحيل ان ينسى الانسان نفسه.

وآخرون يقولون بأن العلم صورة في النهن، ونحن نتسائل عن الضمانة. بمعنى ان الانسان حين يعلم الاشياء كيف يضمن أنها تتطابق مع الحقائق الخارجية، فلو عرضت عليه صورة شخص ما وقيل له هذه صورة فلان، الذي لم يسبق له رؤيه، اتراه يصدق هذا الادعاء؟ كلا بالطبع، لانه لا يستطيع تطبيق الصورة المعروضة عليه مع الحقيقة الخارجية، وهو ذلك الانسان الذي لم يره قط.

وهنا نعود فنقول : لو كان العلم صورة في ذهن الانسان او في نفسه دون انكشاف الاشياء بصورة مباشرة ؟ فما هي الضمانة بانطباق وتوافق هذه الصورة مع الحقائق الخارجية ؟ وهذا ما دفع البشر لاستحداث علم سموه بالمنطق، ولعل هذا اللغز كان اسلس استحداث علم المنطق، وان تتنوع فيما بعد ظهر على الساحة بسميات عديدة كمنطق ارسسطو الشكلي ومنطق ديكارت ومنطق كونت ومنطق ماركس وغيرها. لكن مع هذا كله لازالت البشرية تحظى، فهذه

المناهج العلمية لن تفع إلا القليل، لأن الحل يكمن في أن العلم يكشف الأشياء بصورة مباشرة ويفتهرها للإنسان، وليس صور الأشياء هي التي تنطبع في ذهن الإنسان.

### سبيل اكتشاف الحقائق :

حين يعرف الإنسان ماهية العلم، ويتبه العقل لذاته من خلال وجده وعنه ومن خلال آيات العلم ودلائله، يكتشف أنه يعلم أن كل معلومة اكتشفها العلم فهي صادقة، وكل معلومة اكتشفها العقل صادقة؛ ويكتشف أيضاً أن كل معلومة عرفها من خلال الضل من خلال الأماني والأهواء والشهوات فهي غير صادقة. لذلك فالاسلوب الأهم لاكتشاف الحقائق وعدم الزيغ عنها، أبتدأ من الإيمان بالله تعالى وإنتهاءً بأصغر الأشياء هو أن يعرف الإنسان العقل؛ أن يعرف العلم. وهذا لا يعني أن يعرف الإنسان العقل أو العلم عبر التوصيفات والمفاهيم، بل أن يعرف الإنسان نور العلم الموجود لديه من خلال آياته ومن خلال بصائره، وحينها سيكون العلم واضحاً لديه موثقاً به مطمئناً إليه، وفي غير هذه الصورة تصبح معرفته جهلاً وتيهاً وضلالاً؛ إذ ليس تلك المعرفة إلا مجموعة أوهام وظلون وخرافات وأساطير.

ولعل مثلاً بسيطاً يوضح الغرض، فحين يعلم الإنسان بأنه يجلس في صالة ذات باب واحد وأنه يتوقع دخول شخص ما صديقاً كان أم عدواً من تلك الباب، لاريب أنه سيتوهمهما حال دخول أحدهما لعدم قدرته على التمييز حينها، فربما استقبل العدو ودفع الصديق بسبب ذلك الوهم، كذلك الحال لو كانت الصالة ذات بابين ولم تخصل أحدهما للصديق والآخر للعدو، لكن الحال ستختلف

حتما لو كانت الصالحة ذات باين وخصّصت احداهما للصديق والآخرى للعدو، حيث سيحصل التشخيص والتمييز بين باب العدو وباب الصديق وبالتالي يحصل تشخيص الصديق من العدو.

فالنفس البشرية مثلها مثل الصالحة، والعلم والجهل مثلهما مثل الصديق والعدو، والانسان قبل ان يهتدى بهدى القرآن ويعلم العقل ويعرف الخصائص العقلية، مثله مثل ذلك الذي لايميز من اي باب سيدخل الصديق ومن اتيهما سيدخل العدو. إذ القرآن الحكيم وآقوال النبي وأهل البيت عليهم السلام تناطح الانسان فنعرفه على الصديق والعدو وترشدہ الى الباب الذي يدخل كل منهما منه. وتوضح له ان الجهل يدخل من خلال الظنون والاهواء والشهوات وكلام الفاسقين، وان العلم يدخل من خلال بصائر القرآن والحقائق التي يبينها الرسول وأهل بيته عليهم افضل الصلاة والسلام وكلمات المؤمنين. وعندها يستطيع الانسان ان يميز بين الافكار الصحيحة والافكار الخاطئة.

القرآن الحكيم يقول: ﴿الَّذِينَ يَسْتَمِعُونَ الْقَوْلَ﴾، ومعناه ان هناك كلمتين، إحداهما (سماع) والأخرى (استماع). والسماع هو ان يسمع الانسان شيئاً دون ان يتوجه إليه ودون ان يركز الانتباه له، بينما يعني الاستماع أن يسمع الانسان شيئاً مع الانتباه والالتفات. فالقرآن الحكيم يشير الى الذين يركزون الانتباه الى الكلام، إلى الذين يقصرون التوجّه الى الكلمة فيأخذون الصحيح ويتّركون غير الصحيح: ﴿الَّذِينَ يَسْتَمِعُونَ الْقَوْلَ فَيَجِدُونَ أَخْسَنَهُ أُولَئِكَ الَّذِينَ هَذَا هُمُ اللَّهُ وَأُولَئِكَ هُمُ أُولُوا الْأَيْمَانِ﴾ (الزمر/ ١٨) أي أولئك هم أصحاب العقول. كما يقول القرآن الحكيم ايضاً: ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِنَّ جَاءَكُمْ فَاسِقٌ بِتِبَاعِ

**فَيَسِّرُوا أَنْ تُصْبِّئُوا قَوْمًا بِجَهَالَةٍ فَضَبِّحُوا عَلَىٰ مَا فَعَلْتُمْ نَادِمِينَ** ﴿٦﴾ (الحجرات/٦)  
فالله سبحانه وتعالي يريد من عباده التثبت من الاقوال في انفسهم، لأن القوال الفساق  
لا تحرّك الانسان إلّا إلى الندامة، إذ الفاسق ليس إلّا الباب الذي يدخل منه العجل.  
والقرآن الحكيم يقول كذلك : **﴿أَمْ لَمْ يَغْرِفُوا رَسُولَهُمْ فَهُمْ لَهُ مُنْكِرُونَ﴾**  
(المؤمنون/٦) فحين يعرف الانسان الرسول الذي أرسله الله تعالى يعرف لزوم  
الأخذ عنه، لانه لا ينطق عن الهوى، وما جاء به الرسول فمن الله وهو النور،  
والنور هو العلم.

تقول الروايات : "علو علمك الهوى" و"العلم مكسوف بطوع الهوى" إذ  
الانسان حين ينساق وراء أهوائه ورغباته، انما ينشئ حاجزاً بينه وبين الحقائق.  
لكن العقل وفي كثير من الاوقات يخالف الهوى، وحين يتحرر الانسان وراء  
هواء تراه يخالف العقل، ولعله ينتصت بكل جوارحه حين يتحدث الآخرون عن  
حسن صفاته ومحاسنه ويكتيلون له المدائح والاطراء عليه وإن خالفت الواقع.  
وعلى العكس من ذلك سيتفضّل تاركاً المكان مرتعداً الفرائص متflex الأوداج  
منشدّ الاعصاب لمجرد ذكر معايه ومساوئه وان هي واقت الواقع. كل ذلك  
لان التحدث عن محاسنه مما وافق هواه والتحدث عن مساوئه مما خالف هواه،  
وهذا الانحراف وراء الأهواء هو العجل بعينه، هنا تجيء الروايات محذرة من  
صحبة اصلقاء السوء لأنهم الباب الذي يلتج منه العجل، مؤكدة على صحبة  
المؤمنين باعتبارهم إحدى الابواب التي يرد منها العلم.

### **المؤمن ينظر بنور الله تعالى :**

توضح آيات القرآن الكريم والاحاديث الشريفة التي تناولت مسألة العلم والعقل

خصائص العلم الذي يحرسه سبعون من جنوده، وتبين عوامل الجهل الذي يحرسه سبعون من جنوده أيضاً، وحين يقتل الإنسان في ذاته حراس العلم فذاك يعني انتهاء العقل، وحين يتلاشى حراس الجهل في ذات الإنسان يتلاشى معها الجهل إلى غير رجعة. ويقول الحديث الشريف عن النبي صلى الله عليه وآله : "المؤمن ينظر بنور الله". (١) لأنّه يستخدم جنود العقل وحراسه لطرد جنود الجهل. إن مسيرة حياة الإنسان اليومية فيها الكثير من الأمثلة التي تدلل على أن قلب المؤمن يتباهى بكثير من الأحداث قبل وقوعها وحذفها، ويختبره بكثير من الاحتمالات والتوقعات. فهو حين يغمض عينيه لا شك أن قلبه يبقى بصيراً، وهذا ما يطلق عليه اليوم بالحسنة السادسة. ونحن كثيراً ما نصادف وقوع مثل هذه الأحداث المتوقعة ب بصيرة القلب بعد أن تكون أحسستنا بها قبل وقوعها.

وكثيراً ما يحدث حين ينوي الإنسان الخروج من البيت مثلاً، أن يحس وكأن أحداً أخذ على يده ليمنعه من الخروج، لكنه حين يظن ذلك وهماً أو نوع خرافه، <sup>فيهم</sup> بالخروج وإذا به يصادف حدثاً سليماً، كأن يرى شخصاً لم يكن يود رؤيته، أو ان يقع على الأرض ويحدث له ما يسوؤه، هذه القضايا والأحداث ليست هي بالنسبة للمؤمن صلة يصادفها، بل هي بالنسبة له نور من الله ينظر به. ولذا فهو حين يريد الخروج من البيت ويبدو له ما يتشاءم منه أو يتضرر منه تراه يادر لقراءة آيات من القرآن الحكيم ويعطي الصلة التي تدفع عنه البلاء، بل وتراه يكون حذراً ب بصيرة النور الذي وبه الله إياه ثم يتوكّل على الله ويقدم على الخروج. فالله سبحانه وتعالى يحذّر الإنسان من الخطر القادم، لكن هذا لا يعني الاستسلام

---

(١) بحار الأنوار / ج ٧ / ص ٣٢٢.

للمحاجة المتوقعة، بل لابد وبنور العلم والعقل من الاستعداد لوقوع المشكلات والتصدي لها والحدّر من مواجهة الخطر. إذ ان اغلب المشكلات سببها شرود النهن وذهاب الفكر وفقدان البصيرة، والمؤمن حينما ينظر بنور الله ينحصر تفكيره في مجالات الخير فحسب، لذا تراه يدفع عنه المشكلات باختيار سبل الخير من تركية لأمواله ودفع الصلقات ومساعدة المحتاجين.. الى ما لا نهاية له من سبل الخير. وحينها لا يواجه إلا ما يكون له فيه الخير من الله، لأن الخير وزیر العقل والشر وزیر الجهل، وإلا فان الله تعالى مقلب القلوب والاحوال. قال سبحانه : ﴿إِنَّ فِي ذَلِكَ لَاءِاتٍ لِّلْمُتَوَسِّمِينَ﴾ (الحجر/٧٥) والمتوسم هو المؤمن الذي يرى الاشياء على حقيقتها.

### جنود العقل :

حين نغوص في أعماق أحاديث النبي والاثمة عليهم السلام لابد وان نخرج بذلك الجوادر المستقاة والدرر الشمية التي ترسم لنا طريق الحياة، وتهيء لنا سبل السعادة، وتبعينا عما يسبب لنا الشقاء، وتعزفنا على جنود العقل وجنود الجهل، وتسلط الأنوار على الخصال التي يتتصف بها العاقل لعلنا تتبعها فنفوز في الدنيا والآخرة، وتضع أمامنا خصال العاجل لعلنا تتجنبها فنتجو من عذاب الدنيا والآخرة.. تلك الكلمات المضيئة التي تكشف الآفاق وتفتح الابواب لنكتشف نحن بدورنا الخير والشر ونميز بينهما فسارع للخيرات ولكل فضيلة ونعرض عن كل رذيلة، وبالتالي نتفادي آثار من جعلهم الله أئمة يقتدى بهم وتعلم عنهم إذ العلم حياة للقلوب ونور للأبصار. ولعل الحديث الشريف عن الامام الصادق عليه السلام يوضح ما نحن بصدده، وهذا الحديث رواه سمعاعة عنه عليه السلام، حيث

قال : كُنْتَ عِنْدَ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ عَلَيْهِ السَّلَامُ وَعِنْدَهُ جَمَاعَةٌ مِّنْ مَوَالِيهِ فَحَرَى ذِكْرِ  
الْعُقْلِ وَالْجَهَلِ، فَقَالَ أَبُو عَبْدِ اللَّهِ عَلَيْهِ السَّلَامُ : "إِعْرِفُوا الْعُقْلَ وَجَنَاحَهُ وَالْجَهَلَ  
وَجَنَاحَهُ تَهْتَلُوا." قَالَ سَمَاعَةٌ : فَقُلْتُ، جَعَلْتَ فَدَاكَ لَا نَعْرِفُ إِلَّا مَا عَرَفْنَا. فَقَالَ أَبُو  
عَبْدِ اللَّهِ عَلَيْهِ السَّلَامُ : إِنَّ اللَّهَ جَلَّ ثَنَاءَهُ خَلْقُ الْعُقْلِ وَهُوَ أَوَّلُ خَلْقِ خَلْقِهِ مِنْ  
الرُّوحَانِينَ عَنْ يَمِينِ النُّورِ، فَقَالَ لَهُ أَقْبَلٌ فَأَقْبَلٌ، ثُمَّ قَالَ لَهُ أَدَبِرٌ فَأَدَبِرٌ.  
فَقَالَ اللَّهُ تَبَارَكَ وَتَعَالَى : خَلَقْتِكُمْ خَلْقًا عَظِيمًا وَكَرِمْتُكُمْ عَلَى جَمِيعِ خَلْقِي. قَالَ :  
ثُمَّ خَلَقَ الْجَهَلَ مِنَ الْبَحْرِ الْأَحَاجِ ظَلْمَانِيَا، فَقَالَ لَهُ أَدَبِرٌ فَأَدَبِرٌ، ثُمَّ قَالَ لَهُ أَقْبَلٌ فَلِمْ  
يَقْبِلُ، فَقَالَ لَهُ : اسْتَكَبَرْتَ؟ فَلَعْنَهُ، ثُمَّ جَعَلَ لِلْعُقْلِ خَمْسَةً وَسَبْعِينَ جَنَدًا، فَلَمَّا رَأَى  
الْجَهَلَ مَا أَكْرَمَ بِالْعُقْلِ وَمَا أَعْطَاهُ، أَضْمَرَ لَهُ الْعِدَاوَةَ. فَقَالَ الْجَهَلُ : يَا رَبَّ هَذَا  
خَلْقٌ مِّثْلِي خَلْقَهُ وَكَرْمَهُ وَقُوَّتِهِ، وَإِنَّ ضَدَّهُ وَلَا قُوَّةَ لِي بِهِ فَأَعْطَنِي مِنَ الْجَنَدِ مُثْلِ  
مَا أَعْطَيْتَهُ، فَقَالَ : نَعَمْ؟ فَإِنَّكَ عَصَيْتَ بَعْدَ ذَلِكَ أُخْرِجْتَكَ وَجَنَاحَكَ مِنْ رَحْمَتِي،  
قَالَ : قَدْ رَضِيتَ، فَأَعْطَاهُ خَمْسَةً وَسَبْعِينَ جَنَدًا، فَكَانَ مَا أَعْطَى الْعُقْلَ مِنْ  
الْخَمْسَةِ وَالسَّبْعِينِ جَنَدًا خَيْرًا وَهُوَ وَزِيرُ الْعُقْلِ وَجَعَلَ ضَدَّهُ الشَّرِّ وَهُوَ وَزِيرُ  
الْجَهَلِ، وَالْأَيْمَانِ وَضَدَّهُ الْكُفَّرِ، وَالْتَّصْدِيقِ وَضَدَّهُ الْجَحَودِ، وَالرَّجَاءِ وَضَدَّهُ  
الْقَنُوطِ، وَالْعَدْلِ وَضَدَّهُ الْجُوْرِ، وَالرَّضَا وَضَدَّهُ السَّخْطِ، وَالشَّكْرِ وَضَدَّهُ الْكَفَرَانِ،  
وَالظُّمُرِ وَضَدَّهُ الْيَأسِ، وَالتَّوْكِلِ وَضَدَّهُ الْحَرَصِ، وَالرَّأْفَةِ وَضَلَالُهَا الْغَرَّةِ، وَالرَّحْمَةِ  
وَضَدَّهَا الغَضْبِ، وَالْعِلْمِ وَضَدَّهُ الْجَهَلِ، وَالْفَهْمِ وَضَدَّهُ الْحَمْقِ، وَالْعَفْفَةِ وَضَدَّهَا  
الْتَّهْتَلِكَ، وَالْزَّهْدِ وَضَدَّهُ الرَّغْبَةِ، وَالرَّفْقِ وَضَدَّهُ الْخَرْقِ، وَالرَّهْبَةِ وَضَلَالُهَا الْحَرَأَةِ،  
وَالْتَّوَاضُعِ وَضَدَّهُ التَّكْبِيرِ، وَالْتَّوْذِيدِ وَضَدَّهَا التَّسْرِعِ، وَالْحَلْمِ وَضَدَّهُ السَّفَهِ، وَالصَّمْتِ  
وَضَدَّهُ الْهَنْرِ، وَالْإِسْلَامِ وَضَدَّهُ الْإِسْكَبَارِ، وَالْتَّسْلِيمِ وَضَدَّهُ التَّجْبِيرِ، وَالْعَفْوِ

وبيده الحقد، والرقة وضلها القسوة، واليقين وبيده الشك، والصبر وبيده  
الحزع، والصفح وبيده الانتقام، والغنى وبيده الفقر، والتفكير وبيده السهو،  
والحفظ وبيده النسيان، والتعطف وبيده القطيعة، والقنوع وبيده العرض،  
والمواساة وضلها المنع، والمودة وضلها العداوة، والوفاء وبيده الغدر، والطاعة  
وبيدها المعصية، والخضوع وبيده التطاول، والسلامة وضلها البلاء، والحب  
وبيده البعض، والصدق وبيده الكذب، والحق وبيده الباطل، والأمانة وضلها  
الخيانة، والأخلاق وضد الشوب، والشهامة وضلها البلادة، والفهم وبيده  
الغباوة، والمعرفة وضد الانكار، والمداراة وضلها المكاشفة، وسلامة الغيب  
وبيدها المعاكرة، والكمان وبيده الافشاء، والصلة وضلها الا ضاعه، والصوم  
وبيده الافطار، والجهاد وضد النكول، والحج وبيده نبذ الميثاق، وصون  
الحديث وبيده التمية، وبر الوالدين وبيده العقوق، والحقيقة وضلها الرياء،  
والمعروف وبيده المنكر، والستر وبيده التبرج، والتقية وضلها الاذاعة،  
والانصاف وبيده الحمية، والمهنة وضلها البغي، والنظافة وضلها القذر، والحياء  
وبيده الخلع، والقصد وبيده العلوان، والراحة وضلها التعب، والسهولة وضلها  
الصعوبة، والبركة وضلها المحق، والعافية وضلها البلاء، والقوم وبيده المكاثرة،  
والحكمة وضلها الهوى، والوقار وبيده الخفة، والسعادة وضلها الشقاء، والتوبة  
وبيده الاصرار، والاستغفار وبيده الاغترار، والمحافظة وضلها التهاؤن،  
والدعاء وبيده الاستككاف، والنشاط وبيده الكسل، والفرح وبيده الحزن،  
والآلة وضلها الفرقة، والساخاء وبيده البخل.

فلا تجتمع هذه الحال كلها من أجناد العقل إلا في نبي أو وصي نبي أو مؤمن

قد امتحن الله قلبه للإيمان... (١) الى آخر الحديث الشريف الذي يضع من خلال شذراته الحلول للكثير من المشاكل الفلسفية، ويرشدنا الى ضرورة التنبه الى بصائر الاسلام كي يتدبّر الانسان طريقة، إن كان خيراً فقد غنم وإن كان شراً فقد خسر، وبالتالي فان في بصائر القرآن وأحاديث النبي والأئمة عليهم السلام هدى للإنسان الى الحقيقة.

---

(١) بحار الأنوار / ج ١ / ص ١٠٩ / رواية .٧

## حدود العلم

### العقل ومقاييس التفكير :

بداية؛ يتبعي القول بأن العقل الانساني مختلف ذو إمكانات جبارة بالنسبة الى سائر المخلوقات وال موجودات، ولكنه في الوقت ذاته محكوم بقوانين وسنن ينبغي السير وفقها. وبغير ذلك يكون مخلوقاً عديم الأهمية، بل ويمكن أن يكون وبالاً على صاحبه. تماماً كلاميد المدرسة الابتدائية الذي يسعى الى حل المسائل الرياضية الخاصة بالمرحلة الجامعية وهو لـما يتقن مسائل مرحلته بعد، فتراه بالإضافة الى عجزه عن حلها، يضيع ما كان يحفظه من مسائل أولية تعلمتها في المدرسة. أو كذلك الذي باستطاعته حمل ثقل يعادل مائة كيلوغرام مثلاً ولكنه يتعمد القفز على مستوى الجسم ليحمل خمسين كيلوغرام، متفاوتاً عن أنه يحاول تحقيق المستحيل، وعن أنه سيسبب لنفسه كارثة في عموده الفقري ؟ حيث سيكون عاجزاً فيما بعد عن حمل الثقل الاول ذي المائة كيلو غرام.

هكذا الانسان، إذا أراد أن يتكلف علمًا لم يبلغه عقله، فإنه ليس فقط لا يستطيع أن

يحيط بذلك العلم، وإنما قد ينسى حتى علومه السابقة، لانه اعتمد مقاييس غير صحيحة على طريق التطور، وهذه المقاييس من شأنها أن تؤثر على محمل أفكاره وما كان يتمتع به من مستوى.

وعليه فان التعلم نحو العلم يتطلب توفر مساحة عقلية مناسبة له. فكما أن المحدودية الذهنية تعيق عملية الحصول على العلوم المتقدمة، كذلك فإن سعة الأفق الفكري والعلقي قد يكون وبالاً على صاحبه اذا لم يستغلها في مساحته المناسبة له.

فهناك العديد من الفلاسفة الذين حاولوا بعقولهم المجردة أن يقفزوا على حاجز الغيب، وهم قبل ذلك كانوا قد عجزوا عن حل أبسط المسائل الطبيعية التي يفهمها الناس العاديون، وذلك لأن تركيبة عقولهم كانت قد اهترت وفسدت.

ومن ذلك ؛ ان فلاسفة اليونان كانوا يعتقدون بأنه لا يمكن للسماء ان تتبدل او تتغير، وأن السماء التي نراها هي من عالم فوق عالم المادة. ثم كانوا يقولون أن النجوم والكواكب بمثابة مسامير فضية ثبتت السماء !

وكان أرسطوطاليس يقول بأن الرجل أرفع درجة من المرأة، وذلك لأن عدد أضراسه أكثر من عدد أضراسها. وهذا الاعتقاد يعتبر في عصرنا ضرباً من الجنون. وهناك الكثير من الاعتقدات والافكار الخرافية تورط فيها علماء فطاحل، بسبب أنهم حاولوا فهم ما لم يتوه، وحاولوا القفز على مقاييس التفكير السليم، بالإضافة إلى تصورهم الخاطئ بأنهم بلغوا مرحلة من العلم لا يسعهم فيها مراجعة أفكارهم وتحسس موقع أقدامهم.

## البحث في ذات الله عجز:

لقد كلف البعض أنفسهم عناء البحث في ذات الله المقدسة، في وقت عجزوا كل العجز عن مجرد إحصاء آيات الله تبارك وتعالى فيما حولهم، فضلوا وأضلوا كثيراً من الخلق بقولاتهم الباطلة؛ التي من جملتها ان الله جاهل وذلك لأنه تجاهل أمر مخلوقاته، حيث تركها وشأنها حتى أصبح جاهلاً بها !!

ثم قالوا إنه عاجز عن عمل شيء بسبب كبرياته وعظمته التي تمنعه من التدخل في أمر المخلوقات بعد أن فرغ من خلقها: **﴿وَقَالَتِ الْيَهُودُ يَدُ اللَّهِ مَفْلُوْلَةٌ أَيْدِيهِمْ وَلَعْنُوا بِمَا قَالُوا بَلْ يَدَاهُ مَبْسُوطَاتٍ يُنْفِقُ كَيْفَ يَشَاءُ﴾** (المائدة/٦٤).

والبعض الآخر ادعى بأن الله يعلم الكليات فحسب دون التفاصيل والجزئيات، لأنها لا تليق بعلمه. فهو يعلم أن الخير خير، والشر شر، والحق حق، والباطل باطل، أما التفاصيل التطبيقية للخير والشر والحق والباطل فلا!

إنهم أرادوا أن يقيسوا ربهم بقولهم وقابلاتهم المحلوقة، ولقد قال الإمام أبو عبد الله الصادق عليه السلام : " ولو أن النملة أرادت أن تصور الله لصورت له قرنين ". علمًا بأن اليهود رسموا صورة الله على هيئة رجل كبير السن ذي لحية بيضاء طويلة كصورة الأجرار والرهبان، وقالوا : هذه صورة الله. لقد ضلوا ضلالاً بعيداً يأقحمون أنفسهم في علم مالم يكفلوا به، ففي الوقت الذي كان عليهم أن يسبروا غور المخلوق فكرروا بالخلق.

ولا أشك بأن النهررين الذين أنكروا وجود الله سبحانه وتعالى، إنما أنكروه لأنهم أرادوا إليها يحسونه بأيديهم ويختضعونه لتجاربهم الحسية والعقلية البسيطة. وإذا لم يتسرّ لهم ذلك قالوا بعدم وجود إله مطلق، ولو كان ثم إله لرأيناه ولمسناه...

إنهم أرادوا التعمق في إيمانهم فضلوا وترنعوا.

لقد نهى الاسلام عن التفكير في ذات الله عزّ وجلّ، وكيف يعطي، وكيف يأخذ، وكيف يعلم. فهذه تساؤلات خاصة حينما تستخدم في مجال الفعل الالهي، إذ هي ترافق بشكل مباشر و فعل المخلوق، اضافة الى إنها عملية تشبيه وتصویر للقدرة الالهية، والتشبيه بدوره يؤدي الى المحظوظ والانكار. وقد جاء في الحديث إن رجلا قال لأمير المؤمنين عليه السلام : صفت لنا ربنا مثلما نراه عياناً لنزيد له حباً وبه معرفة ؟! فغضب أمير المؤمنين وخطب في الناس خطبة مفصلة جاء فيها: "فانظر أيها السائل: فما دلّك القرآن عليه من صفتة فأنت به، واستضي بنور هدايته، وما كلفك الشيطان علمه مما ليس في الكتاب عليك فرضه، ولا في سنة النبي صلى الله عليه وآله وأئمّة الهدى آثره، فكُلْ علمه الى الله سبحانه، فإن ذلك متنه حق الله عليك (١) ....".

بلى ؛ إن وصف الله لا يمكن لبشر أن يتدعه من ذاته، إذ يوقعه ذلك في مكائد الشيطان وحبائله، ويعرضه لوسائل النفس وعجز الفكر. إن الاصح في هذا الاطار هو ما يتبناه أمير المؤمنين عليه السلام لسائله حيث أوصاه بأن يأخذ صفات الله من القرآن ولا يتجاوز في ذلك كتاب الله وسنة النبي وأئمّة الهدى عليهم السلام.

### الرسوخ في العلم :

ثم يضيف الامام عليه السلام : واعلم يا عبد الله إن الراسخين في العلم هم الذين أغناهم الله عن الاقتحام على السدد المضروبة دون الغيوب يقرأوا بجهل ما

---

(١) نهج البلاغة - خطبة رقم ٩١.

جهلوا تفسيره من الغيب المحجوب فقالوا : آمنا به كل من عند ربنا.(١)

إذا فهناك أمور غيبة تقف دون الوصول اليها سلود، في حين نرى الانسان العاجز عن إدراك ماهية ذاته يحاول اقتحامها بجهل. وفي ذات الوقت مدح الله تبارك وتعالى اعتراف بعض عباده (الراسخون في العلم) بالعجز عن تناول مالم يحيطوا به علمًا، وتركهم التعمق فيما لم يكلفهم البحث عن كتبه. قال ربنا عز وجل : ﴿هُوَ الَّذِي أَنْزَلَ عَلَيْكَ الْكِتَابَ مِنْهُ ءَايَاتٌ مُّحْكَمَاتٌ هُنَّ أُمُّ الْكِتَابِ وَأُخْرَى مُتَشَابِهَاتٍ قَاتَمًا الَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ رَّيْغَ قَيْتَعُونَ مَا تَشَاءُهُ مِنْهُ إِنْتَعَاءَ الْفِتْنَةِ وَإِنْتَعَاءَ تَأْوِيلِهِ وَمَا يَعْلَمُ تَأْوِيلَهُ إِلَّا اللَّهُ وَالرَّاسِخُونَ فِي الْعِلْمِ يَقُولُونَ عَامِنَا بِهِ كُلُّ مِنْ عِنْدِ رَبِّنَا وَمَا يَذَكُرُ إِلَّا أُولُوا الْأَلْبَابِ﴾ (آل عمران/٧)

وعلى ذلك ؟ يمكن القول بأن الرسوخ في العلم هو التوقف عن البحث في الامور التي يعجز العقل عن بلوغها. وإذا ما سئل أحد الراسخين في العلم عما يجري في السماء السابعة - مثلاً - في الوقت الحاضر، فإنه لا يجد حرجاً في الإجابة بأنه لا يعلم، فهو لا يعلم من هذه الامور إلا ما أطلعه القرآن الكريم والرسول المصطفى صلى الله عليه وآله عليه. وهذا يعني ويفسّر أن الراسخين في العلم يعرفون تمام المعرفة أين تقف أقدامهم من موقع المعرفة، وفي ذلك تعبر عن شموخهم وتفوقهم على غيرهم منمن التبست عليهم الامور فراحوا يصورون لأنفسهم الخيال والخرافة على هيئة الحقيقة. وقد نقل عن أمير المؤمنين عليه السلام أنه قال : " وانقطع دون الرسوخ في علمه جوامع التفسير.." . (٢) وعبر

(١) بحار الانوار / ج ٢ / ص ٢٥٧ / رواية ١.

(٢) المصدر / ج ٤ / ص ٢٦٩ / رواية ١٥.

ذلك يريد أمير المؤمنين عليه السلام القول بأن الراسخ في العلم يعطي للعلم حق  
قدره.

ولقد سأله أحد الزنادقة الإمام الصادق عليه السلام قائلاً : ما هو الله ؟ فأجاب :  
... هو شئ بخلاف الاشياء... لا تتركه الاوهام ولا تقصصه النهور ولا يغيره  
الزمان. (١)

وفي رواية أخرى عن أبي جعفر أنه قال لزياد - وهو من أصحابه - : يا زياد  
إياك والخصومات، فإنها تورث الشك وتحبط العمل وتردي صاحبها، وعسى أن  
يتكلم الرجل بالشيء لا يغفر له. يا زياد ؟ إنه كان فيما مضى قوم تركوا علم ما  
وكلوا به، وطلبوه علم ما كفوا حتى انتهى بهم الكلام إلى الله عز وجل فتحيرا،  
فإن كان الرجل ليدعى من بين يديه ففيجب من خلفه، أو يدعى من خلفه فيجب  
من بين يديه. (٢)

فهذا الإنسان الذي يعجز عن استيقان ما سيأكله غدا من طعام، كيف يتحرر  
على التفكير في ذات الله وهو الذي لا تقصصه النهور ولا تغيره الزمان. إن في  
ذلك لدلالة كبيرة على أن المقتحم لمثل هذه الأسوار لا يكن في نفسه ذرة  
 إحترام للعلم، وهو جدير بأن يطرد من ساحة العلماء الذين يعرفون ماذا يبحثون من  
علوم كُلّفوا بالتنقيب عنها. فالله لا يكلف نفسا إلا وسعها.

وهذا رجل يكتب إلى أبي محمد عليه السلام سنة ٢٥٥ للهجرة : قد اختلف  
يا سيدتي أصحابنا في التوحيد... منهم من يقول [عن الله] هو جسم، ومنهم من

---

(١) بحار الأنوار / ج ٣ / ص ٢٩ / رواية .٣

(٢) المصدر / ج ٣ / ص ٢٥٩ / رواية .٣

يقول هو صورة، فإن رأيت يا سيدني أن تعلمني من ذلك ما أقف عليه ولا أحوزه؛ فعلت متطولاً على عدك. فوقع بخطه عليه السلام : سألت عن التوحيد ؟ وهذا عنكم معزول - يكفيك أن تعلم أن - الله واحد أحد صمد لم يلد ولم يولد ولم يكن له كفواً أحد، خالق وليس بمحلوق، يخلق تبارك وتعالى ما يشاء من الأحجام وغير ذلك، ويصور ما يشاء وليس بمصوّر، جل شناوه وتقىست أسماؤه، وتعالى عن أن يكون له شبه، هو لا غيره، ليس كمثله شيء، وهو السميع البصير. (١)

### علم الله :

إن الإنسان ينبغي أن لا يورط نفسه في الخوض في علوم لم يكلف بالبحث فيها، بل يكفيه ما جاء عنها في القرآن وأحاديث الرسول صلى الله عليه وآله وروایات الأئمة عليهم السلام. فإذا كان علمه بالأشياء يتأتى بواسطة النور الذي منحه الله إياه فتكتشف له الأشياء بصورة مشاهدة و مباشرة، فان علم الله بالأشياء هو كشف الأشياء من دون واسطة، وهو علم غير مضاد إليه لأنه هو العلم ومصدره. وهنا لا بد من الاستضاعة بعض الروايات الواردة في هذا المجال.. عن علي بن الحسين عليهما السلام قال: قوله: " إن الله - نور لا ظلام فيه، وحياة لا موت فيه، وصمد لا مدخل فيه" (٢) فربنا نوري الذات، حي الذات، عالم الذات، صمدي الذات.

ويقول الإمام أبو الحسن الرضا عليه السلام : إن الله تعالى هو العالم بالأشياء قبل

---

(١) بحار الأنوار / ج ٢ / ص ٢٦٠ / روایة ١٠.

(٢) المصدر / ج ٤ / ص ٣٠٤ / روایة ٣٣.

كون الاشياء، قال عز وجل "إنا كنا نستنسخ ما كنتم تعملون"، وقال لأهل النار "ولو ردوا العادوا لما نهوا عنه وانهم لکاذبون"، فقد علم عز وجل أنه لو ردّهم لعادوا لما نهوا عنه، وقال للملائكة لما قالوا : "أتجعل فيها من يفسد فيها ويسفك الدماء ونحن نسبح بحمدك ونقليس لك قال إني أعلم ما لا تعلمون" فلم ينزل علم الله عز وجل علمه سابقًا للأشياء، قديماً قبل أن يخلقها، فتبارك ربنا وتعالى علوًا كبيرًا. (١)

---

(١) بحار الأنوار / ج ٤ / ص ٧٨ / رواية ١.

## عقبات في طريق العلم

الذى يتبع ومن خلال مفاهيم الذكر الحكيم والاحاديث النبوية الشريفة وأقوال الأئمة عليهم السلام ؛ أن الإنسان إذا أراد ان يكتشف الحقائق وان يتتجنب الجهل والضلال فليس عليه إلا ان يعرف العقل وجنوده والجهل وجنوده، إذ كلما أضاء العقل نفسه لنفسه، وتتبأه العلم بذاته لذاته، وتوجه الانسان الى قدرته على كشف الاشياء ومعرفتها، كلما ازداد معرفة بالحقائق، وبالتالي ازداد هدى ويقينا.

ثم ماهي علاقة تلك الصفات الحميدة بما نعهد من العلم والعقل، وبما نعده من المعرفة والثقافة ؟ بل لماذا يعتبر التكبر مثلاً جندياً من جنود الجهل، ولماذا التواضع رأس العلم ورأس العقل ؟ ولماذا الحلم من العقل والعلم، والتسرع والغضب من الجهل والجهالة ؟ بل لماذا يربط الحديث الشريف السالف الذكر عن الامام الصادق عليه السلام بين صفات الانسان كصفة الكرم والسخاء والتوعدة والعفاف والحياء وبين العلم والعقل والمعرفة والثقافة وما أشبه ذلك ؟

## علاقة العقل بالوحي :

هذه تساؤلات تطرح نفسها على كل ليب، وللإجابة عنها لا بد لنا ان ندخل مدخلاً جديداً في مباحث العلم والعقل، وعلاقة العقل بالوحي فنقول : القرآن والعقل صنوان لا يفترقان.

هناك حقيقة وجاذبية معروفة بصغرياتها ومفرداتها، لكنها مجهرة باطارها العام. وبتعبير آخر ؛ إن مفردات وجزئيات هذه الحقيقة معروفة لدى الإنسان، فإذا ارتبطت هذه المفردات مع بعضها شكلت إطاراً عاماً أو هيكلأ شاملأ للفلسفة الإسلامية ؛ وفي حقل العلم والوحي بالذات.

فالإنسان ولكي يصل إلى سمو الروحي والتكميل المعنوي، وإلى تقدمه الحضاري المادي الذي يتطلع إليه ؛ لا بد وأنه سيواجه في طريقه الكثير من العقبات. وهو حين يعجز عن تجاوز هذه العقبات. بل والسيطرة عليها لا يمكنه أن يصل إلى ذلك السمو وذلك التقدم، سواء كان ذلك في حقل المعنيات أم في حقل الحضارة المادية. وهنا تتجلى الرابطة العميقية والوثيقة بين القرآن الحكيم والعقل، وبأنهما صنوان لا يفترقان، بل هما يتفقان معاً على إعطاء الإنسان زخماً إرادياً هائلاً لتجاوز تلك العقبات والسيطرة عليها، بل وليشق الإنسان طريقه قدمأاً إلى قمة الكمال النفسي والروحي من جهة، وإلى قمة التقدم الحضاري المادي من جهة ثانية. ثم إن قدرة القرآن الحكيم وقدرة العقل على احتياز تلك العقبات الكاداء وإزالتها من مسيرة الإنسان، إنما هي الدليل الواضح والحججة البينة والبرهان القاطع على مدى صحة القرآن من جهة، وعلى مدى سلامته العقل من جهة أخرى. وبتعبير آخر، حينما يكون العقل دليلاً إلى القرآن ويكون القرآن هو الآخر دليلاً

إلى العقل ؟ فإن العقل يهدينا إلى أن القرآن من الله سبحانه وتعالى، والقرآن يذكرنا بالعقل فيسلوره في أنفسنا، بل يلور الفطرة في أنفسنا. فهذا يتقيان عند مصب واحد ويفجران طاقة الإنسان.

إن الوصول إلى القمة يعني بحد ذاته سلامة الطريق، والانسان حين يصل إلى قمة الكمال يعرف أن طريقه للوصول كان سليماً، ثم هو حين يسترشد بالآخرين أو حين يُخبر عن شيء ما كان يسعى إليه وتحقق له بعدئذ صحة ذلك. حينها لا يستطيع أن ينكر بأن ذلك المرشد أو المخبر كان مخلصاً في توجيهه، صادقاً في قوله، أميناً في نقله. وبالتالي كان هادياً مرشداً، بل هو حين يتأكد من صحة تجارب ومعلومات الآخرين وسلامة نتائجها لا يمكنه البتة أن ينكر حنقهم أو ان يستغني عنها حين تلجمه الحاجة إلى الوصول إلى تلك السائج التي يطمع إليها. فهو حين يراجع الطبيب مرة للعلاج ويشفي فعلاً من المرض، لابد وأنه سيعود إليه ثانية لمرض آخر لأنه اكتشف بعين اليقين صحة علاجه وصدق علمه. والله سبحانه وتعالى يقول : ﴿ قُلْ أَيُّ شَيْءٍ أَكْبَرُ شَهَادَةً قُلِ اللَّهُ شَهِيدٌ بِنِي وَبِئْتُكُمْ ﴾ (الأنعام/١٩) وبعض معاني شهادة الله تعالى على صدق رسالته، هو أن الإنسان إنما يصل إلى تطلعاته وطموحاته، بل ويلغى الكمال عبر القرآن الحكيم وعبر العقل.

وثمة سؤال يحضر ذكره، وهو : ماهي العقبات التي تعرّض طرقنا، وكيف يعالج الوحي هذه العقبات ويعطينا القدرة على تجاوزها ؟

### العقبة الأولى : التأثر بحدود الدنيا

من الجهل بمكان ان يحدد الانسان تفكيره ضمن حدود هذه الدنيا الفانية، إذ

ان هذا الاطار الضيق من التفكير لا ريب انه يحصر الانسان في زاوية لا يضر منها إلا ما يتصور أنه يحقق له البقاء دون أدنى نظرة مستقبلية، فينقاد شاء ام أبى الى متأهات لانتيجة لها إلا السقوط الى حضيض حب الحياة العاجلة، وبالتالي السقوط والهوى الى الارض.. ولهذا قيل: أن حب الدنيا رأس كل خطيئة، فالحب يعمي ويصم ومن ثم يحرر ورائه الكثير من التصرفات التي تحرر الانسان من انسانيته فلم يعد حيشذ أشرف المخلوقات، ويعجز عندها من ان يدرك انه ما خلق ليحيا هذا السنين المعلودات القصار في عمر الزمن فحسب، ما خلق ليحيا هذه العاجلة فقط، ويعجز ان يفهم ﴿فَمَا مَنَعَ الْحَيَاةَ الدُّنْيَا فِي الْآخِرَةِ إِلَّا قَلِيلٌ﴾ (التوبه/٣٨) بل هو أيضاً يغفل عن الآجلة ويعيى عن فهم معنى الخلوود وان هناك حياة أخرى هي خير وابقى ﴿بَلِ ادْرَكَ عِلْمُهُمْ فِي الْآخِرَةِ بَلْ هُمْ فِي شَكٍّ مِنْهَا بَلْ هُمْ مِنْهَا عَمُونَ﴾ (النمل/٦٦).

ثم ان الانسان حين تحصر افكاره وتصرفاته في حدود آنية، وحين يتصور ان عصفورا في اليد خير من عشرة على الشجرة ؛ انما تنسى فيه عادة التفاسع والحمول والاستسلام الذي يفت في عضله ويعيقه عن مواجهة المشكلات وبالتالي عن الوصول الى طموحاته المعنوية والمادية.

وهذا امام المتقين علي عليه السلام يقول: " ولا ينال العبد نعمة إلا بفارق أخرى ".<sup>(١)</sup>

فما من شك في ان من يريد المستقبل لابد ان يترك بعض لذاته الحاضرة، ويعذر نفسه لتجاوز هذه العقبة الكاداء من حب الدنيا والغفلة عن الآخرة. وليس ذلك

---

(١) نهج البلاغة / فصار الحكم / ١٩

منحصرًا في الأفراد بالذات، بل وينعكس على الأمة أيضاً. فـأي أمة، حين تناصره توجهاتها ضمن إطار محدود دون النظر إلى المستقبل ودون السعي إلى التعلم الحضاري، فسوف لن تبقى متأخرة عن ركب الحضارة فحسب، بل وربما يسوقها هذا التفاسع والاستسلام إلى التقهر، وبالتالي إلى الفناء والعدم.

ان العقل هو القادر على تجاوز العقبات، والقرآن الحكيم يزيد نور العقل عبر آياته الكريمة، التي تذكره بأنه ما خلق عبشاً **﴿أَفَخَسِبُتُمْ أَنَّمَا خَلَقْنَاكُمْ عَبْتَ﴾** (المؤمنون/١٥) بل خلق ليعي، خلق ليحيا **﴿وَمَا الْحَيَاةُ الدُّنْيَا إِلَّا لَعِبٌ وَلَهُوَ وَلِلَّهِ الْأَخْرِيَةُ خَيْرٌ لِلَّذِينَ يَتَّقُونَ﴾** (الانعام/٣٢)

ثم هي تنير الطريق امام الانسان ليرقى بتفكيره بعيداً عن أفقه المحدود، وتلتفعه للتحرر ليطلق بأفكاره وتوجهاته إلى آفاق أسمى مما هو فيه من التفروع والإستكانة؛ دون ان تذكر عليه نصيه من هذه الدنيا، بل تدعوه للفوز بحياة سامية عالية من خلال هذه الحياة الدنيا **﴿وَأَبْتَغِ فِيمَا آتَاكَ اللَّهُ الدَّارَ الْأَخْرِيَةَ﴾** (القصص/٧٧) إذ القرآن حين يذكر العقل وينوره انما يمد للإنسان حبال النجاة لانتشاله من هذا المستوى المتدني من التفكير المحدود بحب الحياة الدنيا، والارتقاء به إلى التفكير في الرابطة الوثيقة بين الحياة الدنيا والحياة العليا، بين هذه الحياة التي يحياها الآن، والحياة الآخرة التي تنتظره، حياة السمو والخلود، فيدعوه للانطلاق بتفكيره والتحرر من الحب الاعمى لهذه الدنيا، إلى حب سام في معانيه، إلى حب الحياة الآخرة "اعمل لدنياك كأنك تعيش أبداً واعمل لأخرتك كأنك تموت غداً" (١) وعندها تزول إحدى العقبات ويدأ الإنسان بالتكامل الصفات.

(١) بحار الأنوار / ج ٤٤ / ص ١٣٩ / رواية ٦

## العقبة الثانية : التكبر

وحيثما يعني التكبر التعالي على الآخرين، فانما يعني في نفس الوقت ان المتكبر يجهل نفسه، ويجهل ذاته فلا يتادر له من **﴿وَهُوَ الَّذِي أَنْشَأَكُمْ مِّنْ نَفْسٍ وَاحِدَةٍ﴾** (الانعام/٩٨) ولا من: "كلكم لآدم وآدم من تراب" (١)، اي معنى. ولا ريب ان للتكبر اسباباً وتصحبه نتائج أيضاً. إذ لو عاد الإنسان لنفسه لوجد أنه ضعيف بدرجة كبيرة لن يستطيع معها أن يخرق الأرض التي يعيش عليها، ولن يستطيع ان يبلغ الرجال طولاً مهما تطاول واستعلى علىبني جنسه. يقول الله تعالى: **﴿وَلَا تَمْشِ فِي الْأَرْضِ مَرَحاً إِنَّكَ لَنْ تَخْرِقَ الْأَرْضَ وَلَنْ تَبْلُغَ الْجِبَالَ طُولاً﴾** (الاسراء/٣٧) غير أن الجهل بهذا المعنى، وقصور عقل المتكبر عن إدراكه هو الذي يدفعه للتظاهر بما ليس فيه فعلاً، ومن ثم يعجز عن استقبال الحقائق فيلجأ إلى الصلف والتعتن والمكابرة، فيركن إلى التخلف والارتجاع والانكماش. وهذه سمة المتخلفين الذين يعانون بخلافهم ويفتخرون بالمياه الآسنة العفنة التي يتخبطون فيها.

فليعن غريباً ان نجد البعض يفتخر بالتخلف ويعتر بالاتهام مباشرة او بصورة غير مباشرة، فيغدو قلبه كصخرة صماء بل أشد قسوة؛ وان من الاوحجار ما يتفجر منها الانهار، لكن قلب المتكبر لا ينضح ألا الحقد لاحساسه بالتأخر والتخلف، ويندو حامداً القلب لا يتأثر بصوات العذاب وألوانه. تقول الآية الكريمة: **﴿ثُمَّ قَسَتْ قُلُوبُكُمْ مِّنْ بَعْدِ ذَلِكَ فَهِيَ كَالْحِجَارَةِ أَوْ أَشَدُّ قَسْوَةً وَإِنَّ مِنَ الْحِجَارَةِ لَمَا يَفْجَرُ مِنْهُ الْأَنْهَارُ وَإِنَّ مِنْهَا لَمَّا يَشَقُّ فَيُخْرُجُ مِنْهُ الْمَاءُ وَإِنَّ مِنْهَا لَمَّا يَهْبِطُ**

(١) بحار الأنوار / ج ٧٦ / ص ٣٥٠ / رواية ١٣

مِنْ خَشْيَةِ اللَّهِ وَمَا اللَّهُ بِغَافِلٍ عَمَّا تَعْمَلُونَ ﴿٧٤﴾ (البقرة/٧٤) وهنا تستحيل نفس المتكبر الى مرتع ترعرع فيه جنود الجهل فلا يعني معنى للرأفة بالناس والاهتمام بهم، بل ولا تجد الرحمة طريقا الى قلبه وعليه يكون التكبر عقبة في طريق تقدم الانسان .

ومنار الطريق انما هو القرآن الحكيم، الذي يذكر بالعقل، وبأن الانسان مختلف ضعيف لكنه شريف رفيع حين يعقل الحقائق ويدركها. يأتي القرآن الكريم ليترعرع ما في الصدور من غل ويدرك الانسان بأنه جزء من المجتمع الانساني وان عليه ما على الناس وله ما لهم، ويدعوه للتواضع «وَلَا تَصَعِّرْ خَدْكَ لِلنَّاسِ وَلَا تَمْسِّ فِي الْأَرْضِ مَرَحَّاً إِنَّ اللَّهَ لَا يُحِبُّ كُلَّ مُخْتَالٍ فَخُورٍ» (لقمان/١٨) ويحذره من التعالي والطغيان «كَلَّا إِنَّ الْإِنْسَانَ لَيَطْغَى أَنْ رَءَاهُ اسْتَغْنَى» (العلق/٦-٧) وينير له الطريق فتزول عقبة التكبر ويعز الانسان ويكبر.

### العقبة الثالثة : الحسد

تراكم عوامل عديدة في نفسية الانسان ثم تبلو حلية من خلال سلوكه وتصرفاته. وليس الحسد إلا ظاهرة بذلة سببها الاول والرئيس هو الطمع، بل هو اليأس من رحمة الله الذي وسع رحمته كل شيء. وحين يأس الانسان من رحمة ربه يتهاوى في ظلمات الطمع الذي يحرر وراءه حب الذات والحرص والغيرة والأثرة، ثم الانسياق الى الشرور والظلم والجحود، وبالتالي الكفران بنعم الله سبحانه وتعالى .

وهل حب الذات إلا السخط وعدم الرضا بما وهبه الله تعالى للآخرين، وهل اليأس إلا التفاسع والخمول عن السعي وراء رحمة الله، وهل تعني الأثرة

إلا الرغبة بالانفراد بالمنافع والاختصاص بها دون الآخرين، كما أن الظلم والجحود ليس إلا غصب الآخرين آمالهم وأموالهم وليس إلا استلابهم حرفيتهم وتطلعاتهم؟؟

كل هذه العوامل والصفات حين تجتمع في ذات الإنسان تغرس في نفسه الحسد؛ والحسد شر إذا ساد الأمة تفرق وتمزقت، وراح كل فريق يسعى للإنفراد بما لدى سائر الفرقاء الآخرين والاستئثار به، وبالتالي يسود الأمة الشحاء والبغضاء والاختلاف والتناحر، وتلاشى صفات الخير وتضمحل الكمالات الروحية والمعنوية، وتهدم الامكانيات المادية تباعاً لها.

والقرآن الحكيم بآياته النورانية يتزرع الحسد من قلب الإنسان ويدرك العقل بأن ﴿الْأَيَّاتُ الصَّالِحَاتُ خَيْرٌ عِنْدَ رَبِّكَ ثُوَابًا وَخَيْرٌ مَرَدًا﴾ (مريم/٧٦)، وأيضاً ﴿إِنَّ رَبَّكَ يَسْطُطُ الرِّزْقَ لِمَنْ يَشَاءُ وَيَقْدِيرُ إِنَّهُ كَانَ بِعِبَادِهِ خَيْرًا بَصِيرًا﴾ (الاسراء/٣٠)، ويرشد الإنسان بأن يعرض عن التفكير فيما هو بيد الآخرين، لأن ما بيد الله سبحانه أوفر وأفضل وأبقى ﴿وَمَا كَانَ عَطَاءُ رَبِّكَ مَحْظُورًا﴾ (الاسراء/٢٠)، ثم هو يبحث الإنسان إلى التوجه بالطلب من الله فحسب ﴿وَمَنْ أَغْرَضَ عَنِ ذِكْرِي فَإِنَّ لَهُ مَعِيشَةً ضَنْكاً﴾ (طه / ١٢٤)، والتي ترك الحمود والاستكانة ﴿وَأَنْ لَيْسَ لِلنَّاسِ إِلَّا مَا سَعَى﴾ (النجم/٣٩)، ويدعوه للسعى وراء الحصول على رحمة الله والتوكيل عليه سبحانه وتعالى ﴿وَلَوْلَا إِذْ دَخَلتَ جَنَّتَكَ قُلْتَ مَا شَاءَ اللَّهُ لَا قُوَّةَ إِلَّا بِاللَّهِ إِنْ تَرَنَ أَنَا أَقْلَى مِنْكَ مَالًا وَوَلَدًا \* فَعَسَى رَبِّي أَنْ يُؤْتِينِي خَيْرًا مِنْ جَنَّتِكَ وَيُؤْسِلَ عَلَيْهَا حُسْبَانًا مِنَ السَّمَاءِ فَتُصْبِحَ صَعِيدًا زَلَّقًا﴾ (الكهف/ ٤٠-٣٩)

وتندرج تحت عقبة الاعلامية او الاعقلانية ثلاثة صفات : طول الامل، والتمتي، والتضني. وكل من هذه الصفات رذيلة بناتها وتستبعها صفات رذيلة أخرى.

اما طول الامل فانما يعني الفرار من الحقيقة الى الوهم. يعني الفرار من رحاب الواقع الى كهف الحلم، وهذه هي الاعلامية. وحينما يعيش الانسان آمال الخلود في هذه الدنيا الفانية، فانما يعيش أحلاماً تناقض مع الحقيقة والواقع. فالحقيقة تقول **﴿كُلُّ نَفْسٍ ذَائِقَةُ الْمَوْتِ﴾** (الانبياء/٣٥)، وهذه قوافل الموتى رسل الله للإنسان تنثره بالرحيل الذي لا بد منه. لكنها القلوب المريضة والعيون التي أصابتها الغشاوة لا تعقل هذه الحقيقة ولا تدركها، بل لعل هناك من يزعم بأنه سيخلد أبد الدهر والى مala نهاية دون أن يصرّح بذلك ببساطته، بل تراه يكشف عن زعمه عبر أفعاله وممارساته. ففارق بين أن يقف الانسان امام الله تعالى متوجهاً بكل أحاسيسه وجوارحه الى ربه ليصلّي صلاة مودع ؛ موقفاً بأن إليه سبحانه وتعالى الرجوع **﴿هُوَ أَنَّ السَّاعَةَ عَاتِيَّةٌ لَاْ رَيْبَ فِيهَا﴾** (الحج / ٧) وأنه **﴿إِذَا جَاءَ أَجَلُهُمْ فَلَا يَسْتَأْخِرُونَ سَاعَةً وَلَا يَسْتَقْدِمُونَ﴾** (يونس/٤٩) فيؤدي صلاته منقطعاً الى الله عز وجل، إذ قد تكون صلاته هذه التي يقيمها الآن آخر صلاة له في هذه الدنيا، وحينها ستكون بالنسبة إليه مراجعاً روحياً حميداً الى الله سبحانه وتعالى ؛ وبين أن يصلّي الانسان متوجهاً بوجهه الى القبلة، وجوارحه الى جهات شتى، وأفكاره موزعة لا يدرى أنتين صلّى الصبح ام ثمانين، لأن آماله وأحلامه إنما هي فيما بعد هذه الصلاة بلحظة او بساعة وحتى بآلف عام. وهذا

هو الهروب من الحقيقة، وهذا هو الفارق بين العلم والجهل، والنبي صلى الله عليه وأله يخطب بين الاحد وبين ابن آدم خطأ ويقول : هذا ابن آدم وهذه آماله، ويخطب بينهما خطأ ويقول : وهذا أجله يفصل بينه وبين آماله.

وأما التمني، فيعني ان الانسان اذا أراد شيئاً ما، فلا بد ان يقرن إرادته بالفعل. إذ من المعلوم ان الوصول الى الهدف لا يتحقق إلاً بالسعى والعمل، وحين تجرد الارادة عن الفعل تصبح تمنياً. وليس التمني إلاً حالة من الخمول والتلاعن، وليس هو إلاً الهروب عن الحقيقة. وبالتالي ليس التمني إلاً اللاعلامية ﴿وَمِنْهُمْ أُمِّيُّونَ لَا يَعْلَمُونَ الْكِتَابَ إِلَّاً أَمَانَيْ وَإِنْ هُمْ إِلَّا يَظْلُمُونَ﴾ (البقرة/٧٨)، ﴿وَمَا أَرْسَلْنَا مِنْ قَبْلِكَ مِنْ رَسُولٍ وَلَا نَبِيًّا إِلَّا تَمَنَّى أَلْقَى الشَّيْطَانُ فِي أُنْبَيْهِ فَيُنَسِّخُ اللَّهُ مَا يُلْقِي الشَّيْطَانُ ثُمَّ يُحْكِمُ اللَّهُ عَلَيْهِ وَاللَّهُ عَلَيْهِ حَكِيمٌ﴾ (الحج/٥٢)

ثم من يعيش حالة الوهم واللامعنة لن يقوى متأخراً عن الركب فحسب، بل ويندفع الى الخلف والى الأسوأ والأردى، لانه يتضرر تغيرات وتحولات هائلة في هذا العالم دون ان يكلف نفسه السعي او ان يحرك ساكناً. وحين يحيا الانسان التخلف والاتكاس بدلاً من ان يعيش السمو والرقي والتقدم، فهو لايزداد إلاً بعداً عن ربه كلما ازداد عمره، ولا يزداد قلبه إلاً قساوة وبصره إلاً غشاوة، وبالتالي لا يزداد إلاً تيهًا وضلاله، فهو في نقصان دائم. والامام علي عليه السلام يقول : " من لم يكن في زيادة كان في نقصان؛ ومن كان في نقصان فالموت أولى به" ، لأن حياته بالنسبة إليه لا تعني إلاً الوهم والتمني، وبالتالي فلا تعني شيئاً بالنسبة الى المجتمع الذي يعيش فيه، فهو كلى على مولاه، وموته أولى من حياته.

واما النظري، فيعني إلقاء الكلام على عواهنه دون أدنى رؤية او تأمل ينبع عن

قصور في المعرفة والادراك. فحين ينطلق الانسان في كلامه واحباباته من الظن والخيال والحس - وكلها تناقض مع العلم - لا ريب ان إيجاباته لن تصادف الحقيقة بحال، فلا تقع موقع القبول والتصديق من السامع. ثم إن الانسان حين ينحر للتظاهر بالمعرفة، انما يحاول التمويه والتغطية على عدم علمه بالامور فيستغلي بظنونه وأوهامه وخيالاته عن العلم. وهذا ولاشك عقبة كأداء تقف امام الفرد فتعيقه عن التكامل.

### **بالقرآن والسنة تتفتح أبواب العلم:**

وأكبر العقبات التي تواجه الانسان هي الاستلة الحائرة عند الانسان عن سر وجوده ؛ من أين أتى، والى أين يسير، من الذي جاء به، لماذا الحياة ولماذا الموت ذلك الححاجب الاعظم والنهاية المخوفة، ثم ماذا بعد الموت، واذا كانت السعادة هي الهدف في الحياة فلماذا الشقاء ولماذا الظلم والطغيان والحروب والفساد ثم لماذا الاضطراب والقلق؟؟

استلة حائرة دفعت بكثير منبني البشر للاتزواء والأنطواء بعيداً عن التعلم والانكفاء على أنفسهم والهرب خارج اطار الحياة الفاعلة.

إن هذه هي محمل العقبات التي تعترض طريق التكامل الروحي والتقدم المادي للانسان، والعقل هو القادر على تصفية هذه العقبات، والقرآن الحكيم يذكر الانسان بهذا العقل من جهة، ويقوم هو أيضاً بتصفية العقبات اذا ما صفعى الانسان الى آياته وتلقفها بكل قلبه وجوانحه، فعندما يتلو الانسان القرآن متجرداً عن التعقيبات، حينما يتلوه بخلوص يجد وكأن القرآن يحاكي فطرته ويناغي ذاته ويناجي قلبه، فيزيل عن بصره كل غشاوة بأنواره البهية الزاهية، ويروح الانسان

يستلهم العلم والمعرفة من ثابياً أحکامه فيتضاع لـه السبيل. وحيثـذ يضع الانـسان  
قدمـه على الطـريق القـويم فيدرك ان الله سـبـحانـه وتعـالـى خـالـقـ السـمـاـواتـ والـأـرـضـ،  
وـانـه جـلتـ قـدرـتـه سـخـرـهـ لـلـاـنـسـانـ، وـانـه خـلـقـ لـيـعـدـ اللهـ ﴿وَمَا خَلَقْتُ الْجِنَّـ  
وَالْإِنـسـانـ إِلـاـ لـيـعـبـدـونـ﴾ (الـنـارـيـاتـ / ٥٦)، ليـتحـسـسـ طـعمـ العـرـبةـ منـ خـالـلـ عـبـودـيـتـهـ  
لـهـ الـواـحـدـ الـاـحـدـ ثـمـ لـيـحـضـىـ بـرـحـمـتـهـ، لـانـ اللهـ هوـ الرـحـمـانـ الرـحـيمـ الذـيـ وـسـعـتـ  
رـحـمـتـهـ كـلـ شـيءـ. ولـيـدـرـكـ أـيـضاـ بـاـنـ العـذـابـ الدـنـيـويـ لـيـسـ إـلـاـ دـلـيلـ ظـلـمـ الـا~نسـانـ  
نـفـسـهـ ﴿ظـهـرـ الـفـسـادـ فـيـ الـبـرـ وـالـبـغـرـ بـمـا كـسـبـتـ أـيـديـ النـاسـ﴾ (الـرـوـمـ / ٤١)،  
﴿وـمـا ظـلـمـنـاهـمـ وـلـكـنـ كـانـواـ أـنـفـسـهـمـ يـظـلـمـوـنـ﴾ (الـنـحـلـ / ١١٨) ﴿وـمـا رـبـكـ  
بـظـلـامـ لـعـيـدـ﴾ (فـصـلـتـ / ٤٦). ثـمـ انـ ماـ أـوـتـيـ الـا~نسـانـ مـنـ العـبـيرـ بـكـلـ مـعـانـيـهـ، اـنـماـ  
هوـ مـنـ اللهـ عـزـ وـجـلـ؛ وـماـ أـوـتـيـ مـنـ شـرـ فـمـنـ نـفـسـهـ.

انـ كـلـ تـلـكـ الاـسـلـةـ الـحـائـرـةـ عـنـدـ الـا~نسـانـ يـحـيـبـ عـنـهاـ الـقـرـآنـ إـجـابـاتـ بـسـيـطـةـ  
بـلـيـغـةـ وـاضـحةـ، وـاـذاـ مـاـ اـتـصـلـ الـا~نسـانـ بـنـورـهـ المـضـيءـ فـاـنـهـ يـتـحـركـ بـسـرـعـةـ هـائـلـةـ نـحوـ  
طـمـوـحـاتـهـ وـتـطـلـعـاتـهـ فـيـ التـكـامـلـ وـالـسـمـوـ الـمـعـنـويـ وـالـقـدـمـ الـحـضـارـيـ وـيـجـتـازـ كـلـ  
الـعـقـبـاتـ الـتـيـ تـقـفـ عـائـقاـ اـمـامـ مـسـيـرـةـ حـيـاتـهـ.

ثـمـ الـاحـادـيـثـ الشـرـيفـةـ فـيـ الـعـقـلـ وـالـعـلـمـ هـيـ الـأـخـرـىـ هـدـاـيـةـ وـمـوـعـظـةـ لـلـا~نسـانـ  
عـلـىـ طـرـيقـ تـكـامـلـهـ وـسـمـوـهـ، وـالـحـدـيـثـ الشـرـيفـ عـنـ الـاـمـامـ الصـادـقـ عـلـيـهـ السـلـامـ فـيـ  
حـوـابـ مـنـ قـالـ: مـاـ عـقـلـ؟ فـقـالـ: "مـاـ عـبـدـ بـهـ الرـحـمـنـ وـاـكتـسـبـ بـهـ الـجـنـانـ" (١)،  
وـكـذـلـكـ الـحـدـيـثـ الـمـطـلـولـ حـولـ جـنـودـ الـعـقـلـ وـجـنـودـ الـجـهـلـ؛ لـاـشـكـ اـنـ صـادـقـ فـيـ  
يـاـنـهـ بـدـلـيلـ اـنـ الـعـقـلـ نـورـ وـهـبـهـ اللهـ تـعـالـىـ لـلـا~نسـانـ لـكـيـ يـتـكـامـلـ بـهـ، وـطـرـيقـ التـكـامـلـ

---

(١) بـحـارـ الـأـنـوارـ / جـ ١ / صـ ١١٦.

انما هو تلك الصفات التي يدعونا إليها الوحي. ثم إن التجارب ثبتت صحة ما يدعونا إليه العقل والوحي، وعلينا أن نقرأ هذه الأحاديث بتأمل لتكون منارةً يهتدى به، ثم لتعلموا جزءاً من حياتنا وكياننا نعمل بها ولا نمرّ عليها مروراً.

## العقل والقرآن صنوان

حين يتقي الإنسان كتاباً ما ؛ إنما يكون لرغبة فيه، أو لغرض يتغىّه، أو لحاجة في نفسه يسعى لتحقيقها والوصول إليها. ثم إن الحاجة إلى الكتاب ستستفي بانتفاء الغرض وتحقيقه، وحيثند يقول الكتاب إلى المكبة إن لم نقل بهمل ويومي في سلة المهملات. وبتعبير آخر؛ عندما يستوفي الإنسان غرضه من الكتاب قلما يعود لقراءته أو مطالعته ثانية وثالثة إلاّ ما ندر، وفي حالات يرافقها ولا شك نوع من الملل وحالة من الاشبع الناشئ من تكرار موضوعاته. لكن هذه الحالة متغيرة تماماً حين يتلو الإنسان القرآن الكريم، بل وواقع الحال يثبت العكس. فالإنسان إضافة إلى عدم احساسه بالملل والاشبع حين تلاوة القرآن، نراه وكلما تدبر في آياته يزداد شوقاً ورغبة إلى المزيد، فيروح يتلوه مراراً وتكراراً أياماً وليلياً. وهذه الميزة وان كانت من دلائل اعجاز القرآن الكريم، فهي أيضاً تكشف وبكل جلاءحقيقة ان القرآن والعقل صنوان لايفرقان، لأن القرآن يحاكي ذات الإنسان ويخاطب فطرته؛ فينسجم مع أفكاره ومعانيه، وتفاعل روحه مع عباراته فتهتز

بيانه، وتحسس وعلمه ووعيده فتهمر دموعه رغبة ورهبة.

## معرفة الرب أعظم نعمة :

وفهم آيات الكتاب الحكيم، والرسوبي إلى مستوى التدبر فيه، واقتباس تجليات الرب عبر القرآن الكريم، يعتمد اعتماداً كلياً على طريقة استقبال الإنسان لتلك الآيات الكريمة، وذلك لأن استقبال ذلك النور الإلهي العظيم الذي أودعه الله سبحانه وتعالى في ثنايا آيات القرآن المجيد وعبر تفسير تلك الآيات من كلمات النبي صلى الله عليه وآله والأئمة المعصومين عليهم السلام يعتبر فرضاً إلى الله تعالى. إذ القرب إليه عز وعلا والتزلف إليه والعروج إلى معرفة هو معرفة الإنسان لربه التي هي أول الدين. ولسنا نعني بالقرب : المسافة ؟ فالله سبحانه وتعالى ليس بعيداً عن عباده بعد المسافة، بل هو قريب قرب العلم والاحاطة ؟ بعيد بعد العظمة والمجد " الذي بعْدَ فلَا يُرَى وقرب فشهد التحوى ". (١)

لعل أكثر ما يفكّر به الإنسان المؤمن في خلوصه في أعماله الصالحة هو أن يحظى برضاء الله جلت قدراته، وبالتالي الفوز بمحنات النعيم. فالله سبحانه وتعالى يقول في محكم كتابه العزيز : ﴿إِنَّ الَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ كَانَتْ لَهُمْ جَنَّاتُ الْفِرْدَوْسِ نُزُلًا﴾ (الكهف/١٠٧) والذي ينبغي أن يقال إن الجنة التي وعد الله عباده المتقين وعباده المقربين ﴿تِلْكَ الْجَنَّةُ الَّتِي نُورِثُ مِنْ عِبَادِنَا مَنْ كَانَ تَقْيَابًا﴾ (مريم/٦٣) ﴿إِنَّ الْمُعْتَصِمِينَ فِي جَنَّاتٍ وَعَيْنِينَ﴾ (الحجر/٤٥) الجنة التي تعني الخلود ؛ السعادة الأبدية، والتي تعني رضا الله سبحانه : ﴿خَالِدِينَ فِيهَا أَبَدًا رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُوا عَنْهُ ذَلِكَ لِمَنْ خَشِيَ رَبُّهُ﴾ (البينة/٨) والنعيم الذي

(١) دعاء الافتتاح / عن كتاب مفاتيح الجنان.

أعده لعباده الابرار ﴿ إِنَّ الْأَئِرَارَ لَفِي نَعِيمٍ عَلَى الْأَرَائِكِ يَنْظَرُونَ ﴾ (المطففين/٢٢-٢٣) والتي ﴿ لَا يُصَدِّعُونَ عَنْهَا وَلَا يُنْزَفُونَ ﴾ (الواقعة/١٩) تلك الجنة بما فيها من النعيم ﴿ أُولَئِكَ لَهُمْ جَنَّاتُ عَدْنٍ تَجْرِي مِنْ تَحْتِهِمُ الْأَنْهَارُ يُحَلَّوْنَ فِيهَا مِنْ أَسَاوِرَ مِنْ ذَهَبٍ وَلَبَسُونَ ثِياباً خُضْرَا مِنْ سُنْدُسٍ وَإِسْتَبْرِقٍ مُتَكَبِّلِينَ فِيهَا عَلَى الْأَرَائِكِ نَعِيمَ الْتَّوَابُ وَحَسِنَتْ مُرْتَفَقاً ﴾ (الكهف/٣١) وبما فيها من خيرات ﴿ وَفَاكِهَةٌ مِمَّا يَتَخَيَّرُونَ \* وَلَحْمٌ طَيْرٌ مِمَّا يَشْتَهِونَ \* وَحُورٌ عَيْنٌ \* كَأَمْثَالِ اللُّؤْلُؤِ الْمَكْتُونِ ﴾ (الواقعة / ٢٠-٢٣).. كلها تبدو قليلة متواضعة إذا ما قورنت بالنعمية الأعظم، نعمة معرفة الله عز وجل ومناجاته. والمؤمن تلاشى أمامه كل النعم المادية حينما يرى بصيرة ايمانه نور الله، ثم إن المؤمن الذي تعود على لقاء ربه، ووصل إلى مقام القرب منه ؛ إلى مقام المناجاة، مقام التكلم مع الله بقلبه تضاعل في نفسه كل هذه الدنيا، بل والجنة بما فيها، في مقابل الوصول إلى مقام عرفان الله سبحانه وتعالى، فيبعد الله لا خوفاً من ناره، ولا طمعاً في جنته، بل يجد أن الله أهل للعبادة فيعده.

### **الطهر شرط القرب لله تعالى :**

إن السمو إلى مقام معرفة الكتاب الحكيم وادراك مفاهيمه، هو من مراتب القرب إلى الله تعالى، لأن القرآن نور الله وكلامه. فآياته هي المعراج الذي يرجع به الإنسان إلى ربه ﴿ الَّذِينَ يَسْتَعْمِلُونَ الْقُولَ لَيَتَبَعُونَ أَخْسَنَهُ أُولَئِكَ الَّذِينَ هَدَاهُمُ اللَّهُ وَأُولَئِكَ هُمُ أُولُو الْأَلْبَابُ ﴾ ( الزمر/١٨).

والذي يهديه الله تعالى ويوفقه لفهم القرآن إنما هو الإنسان الطاهر ﴿ لَا يَمْسُهُ إِلَّا الْمُطَهَّرُونَ ﴾ (الواقعة/٧٩) بكل ما في الطهارة من معنى النظافة والبقاء

والخلوص والخشوع والتسليم. إذ الانسان الزكي الخالص الصفي هو الذي ينال رتبة القرب الى الله جل جلاله، ذلك المقام الذي لا يمكن ان يناله الانسان الكافر الفاسق، الانسان المتكبر المتجر، ولا يمكن ان يحلم به من يعيش ظلمات الفسق والكفر والتكبر والتعالي، لانها وغيرها من الصفات البذيئة الرذيلة إنما هي حجب وموانع بين الانسان وبين لقاء الله سبحانه ﷺ **وإِذَا قَرَأْتَ الْقُرْءَانَ جَعَلْنَا يَنْكِنُ وَيَنْبَغِيَ الَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِالْآخِرَةِ حِجَابًا مَسْتَعْرًا \* وَجَعَلْنَا عَلَى قُلُوبِهِمْ أَكْثَرَهُمْ يَقْفَهُهُ** ﷺ (الاسراء / ٤٥-٤٦).

وعودة قصيرة وجيبة يعود الانسان عبرها لنفسه ويراجع بها ذاته، سيدحلها في إحدى حالتين لا ثالثة لهما ؛ فهو سيشعر ولا ريب بنور لقاء الله تعالى وبالقرب منه حين يخشع بكل حوارمه لله تبارك وتعالى، وحين يتزحزع من نفسه كل شائبة ونقية، وحين يتزه ويترفع عن الرذائل.. ذلك لأن مقام الله جل وعلا مقام مقام نزيه ظاهر نظيف، فلا يستقبل هذا المقام إلاّ الانسان الحالص من كل دنيئة، الظاهر من كل رذيلة. وسيجد الانسان نفسه قريباً من الله حين يخشع، بعيداً عنه حين يتغير ويتكبر؛ قريباً منه حين يرأف بالناس، بعيداً حين يظلم ويعتدى؛ قريباً حين يكون حليماً، بعيداً حين يكون غضوباً؛ وبالتالي سيجد نفسه أبعد ما يكون من الله محجوباً عن نوره جل اسمه حينما تغلب الرذائل على ذاته وتطفى على نفسيته، ذلك لأن الغضب والفسق والاستهزاء بالآخرين والغيبة والنميمة والتهمة واللهو ومصاحبة الأشرار.. وغيرها من الصفات الدنيئة والخصال غير الحميدة، كلها ظلمات تحجب الانسان عن نور الله الذي لا يحجبه شيء، إلاّ أن العبد باعماله يتحجب عن نوره تبارك وتعالى، ففي دعاء أبي حمزة الثمالي

"وإنك لا تتحجب عن خلقك إلا أن تحجبهم الاعمال دونك". فالانسان الذي يرتكب الذنوب والخطايا، والذي يمارس المنكرات، والظالم الذي يسحق المحرومين والمستضعفين، والمتهاوز الذي لا يعني معنى للحرمات؛ لا يمكنه بحال ان يستضئ بنور الايمان، ولا أن يحضرى لقاء الله تعالى، لأن أعماله ستقف سداً وحاجزاً يمنعه من القرب إليه سبحانه، بل ولا ينظر إليه الله يوم القيمة ويميل بوجهه الكريم عن مثل هذا العبد الشيم.

الايمان بالله سبحانه هو الباعث الذي يحث المؤمن على تلاوة القرآن الكريم للاعتبار به والاتباع بمواعظه والاتتمار بأوامره والانتهاء بناوئيه، وبالتالي للاستزادة من نور الله تعالى. وتلك أمور لا تيسّر إلا ب بإدراك مفاهيم القرآن واستيعابها، وهذه بدورها لا تيسّر إلا من أخلص نيته، وأول المخلوص هو التسليم والاذعان لأوامره ونواهيه. وليس من صفات الانسان المؤمن التكبر والتجبر، إذ الانسان المعاند الحاقد لا يمكنه أن يرتقي إلى فهم آيات القرآن، لأنه ليس في مقام القرب إلى الله، وليس في مقام العروج إليه جل شأنه. فلم يكن في مستوى معرفة القرآن، لأن قلبه محجوب بالعناد والتكبر، محجوب بالظلم ﴿إِنَّ اللَّهَ لَا يَهْدِي الْقَوْمَ الظَّالِمِينَ﴾ (المائدة/٥١) محجوب بالفسق ﴿وَاللَّهُ لَا يَهْدِي النَّاسَ الْفَاسِقِينَ﴾ (المائدة/١٠٨)

### حق تلاوة القرآن :

حق تلاوة القرآن أن يتدارس الانسان في آياته حينما يكون هدفه التسوير بنور الله تعالى، وبالتالي القرب إليه عز وجل ﴿الَّذِينَ أَتَيْنَاهُمُ الْكِتَابَ يَتَلَوَّنُهُ حَقُّ تِلَاقِهِ أُولَئِكَ يُؤْمِنُونَ بِهِ﴾ (آل عمران/١٢١). وحين يطهر الانسان نفسه ويعدها لاستقبال

الأنوار الالهية سيجد ولا ريب انه على سلم الارقاء الى معرفة الرب، لانه سيستزيد علمًاً ومعرفة جديدة ترقى به الى مقام القرب من الله تعالى ﴿وَإِذَا ثُلِيتْ عَلَيْهِمْ عَرَابِيَّةً زَادُتْهُمْ إِيمَانًا﴾ (الانفال/ ٢).

وهذه النعمة العظمى انما تيسر للذى يتلون القرآن وهو في حالة من التسليم والخشوع، وفي حالة من الرضا والقبول والانابة إليه جلت قدرته ﴿وَهُنَّ يَهْدَى بِهِ اللَّهُ مَنِ اتَّبَعَ رِضْوَانَهُ سُبْلَ السَّلَامِ﴾ (المائدة/ ١٦)، ﴿وَيَهْدِي إِلَيْهِ مَنِ يُنِيبُ﴾ (الشورى/ ١٣).

فلا عجب أن نرى المؤمنين - وهم يتلون آيات القرآن الحكيم - ترتعد وترتحف فرائصهم، ولا عجب أن تنساب دموعهم رهبة من عذاب الله تعالى ورغبة في الله واطمئناناً إليه وإلى رحمته ورضوانه.. لأن القلوب التي لا حجاب بينها وبين الله تعالى، وجلة خائفة من عنابه وغضبه، لكنها وفي عين الوقت مطمئنة إلى رحمته ورضوانه. ذلك هو الخلوص بعينه، وذلك هو التسليم بذاته بل ذلك هو السمو والتكميل والرقي إلى مقام القرب من الله جل وعلا.

وعندما لا يكون الإنسان بمستوى التقرب إلى الله تعالى، لا يكون بمستوى معرفة آيات القرآن الكريم أيضاً. فلا تتجاوز آياته الشفاه لكثرة الذنوب والمعاصي "رب تال للقرآن والقرآن يلعنه". إذ التبر لا ينسجم مع حالة الغفلة عن ذكر الله تعالى ﴿كِتَابٌ أَنزَلْنَاهُ إِلَيْكَ مُبَارِكٌ لِيَدْسِرُوا عَرَابِيَّةً وَلِيَتَذَكَّرَ أُولُوا الْأَلْبَاب﴾ (ص / ٢٩)، أن الغفلة عن ذكر الله إنما تعنى الصيرورة إلى الضلال، وذلك يستصحب - ولا ريب - الضياع في متأهلات الرذائل دون وجح أو خوف من ارتكاب المعاصي والاتصاف بالظلم والتكبر والجحود، وما إلى ذلك من

الصفات الدنية البدئية. ومثل هذا الانسان لا يبحث عن رضا الله قطعاً ، وإنما يبحث عن رضا الطاغوت، لأنه لا ينبع إلى الله فيقى حيث هو ﴿وَاللَّهُ لَا يَهْدِي النَّقْوَمَ الظَّالِمِينَ﴾ (البقرة/٢٥٨).

وفي القرآن الكريم آيات كثيرة تذر وتنوع الكافرين والظالمين والفاسقين بعدم الهدى، الذي يعني بدوره خسران الدنيا والآخرة ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تُلْهِكُمْ أَمْوَالُكُمْ وَلَا أَوْلَادُكُمْ عَنْ ذِكْرِ اللَّهِ وَمَنْ يَفْعَلْ ذَلِكَ فَأُولَئِكَ هُمُ الْخَاسِرُونَ﴾ (المنافقون/٩). وليس هو الخسران فحسب، بل هو المزيد من الشقاء والانحطاط ﴿وَلَا يَرِيدُ الظَّالِمِينَ إِلَّا خَسَارًا﴾ (الاسراء/٨٢)، ﴿وَلَيَزِيدُنَّ كَثِيرًا مِنْهُمْ مَا أُنْزِلَ إِلَيْكَ مِنْ رِبِّكَ طُغِيَّاً وَكُفَّارًا﴾ (المائدة/٦٤).

وحلالة التسليم والرضا تستوجب من الانسان ان يدفع عنه المعاصي، وتطلب منه التوبة إلى الله والانابة إليه تعالى. وحينها سيفجده في القرآن نوراً يصر به الناس ويرى به الطبيعة، بل ويرى كل ما حوله. ولا غرابة حينئذ إذا ما قرأه على ميت فاحياه الله، ولا عجب إذا ما قرأه على جبل فتحرک أو على أرض فقطعت. ﴿وَلَوْ أَنَّ قُرْءَانًا سَيِّرَتْ بِهِ الْجِبَالُ أَوْ قُطِعَتْ بِهِ الْأَرْضُ أَوْ كُلِّمَ بِهِ الْمَوْتَىٰ بِلِلَّهِ الْأَمْرُ جَمِيعًا﴾ (الرعد / ٣١).

ثم إن حالة الرضا والقبول تتطلب التوجه من العبد بكل جوارحه لكلام ربه، وعدم الانشغال عنها، بل الانصات والاستماع لتوجيهاته جل وعلا، والاعتبار بمواعظه وأحكامه مباشرة ﴿وَإِذَا قُرِئَ الْقُرْءَانُ فَاسْتَمِعُوا لَهُ وَأَنْصِتُوا لِعَلْكُمْ تُرْحَمُونَ﴾ (الاعراف/٤) (٢٠٤).

اما لو كان الغرض التلاوة فحسب دونما نزاهة، او ان يكون الهدف عدّ ما يتلى

من الآيات والاحزاب والسور، أو أن يكون همَ القارئ عدَ الصفحات وقضاء  
الساعات دونما تدبر واتعاظ.. فذلك لا يعني طلب نور الله، فلا يعني - بالنتيجة -  
القرب إليه تعالى، بل هو اللهو والغفلة ﴿وَمَا يَجْحَدُ بِأَيْتَنَا إِلَّا الظَّالِمُونَ﴾  
(العنكبوت/٤٩).

## القرآن والعقل :

ويقى القرآن الى جانب العقل في تحطى كل العقبات التي تحول دون سمو  
الانسان المعنوي والحضاري، كما ويعطيان الانسان فرصة النمو ؛ وحين ينمو  
الانسان تسمو روحه، وتتركمي نفسه، ويخرج عبر معارج المعنويات الى ربه.  
وهذا ما يتجلى في وصية الامام موسى بن جعفر عليه السلام لهشام ابن الحكم،  
فيقول عليه السلام :

(يا هشام ؛ إن الله تبارك وتعالى بشر أهل العقل والفهم في كتابه فقال: ﴿فَبَشِّرْ

عِبَادَ الَّذِينَ يَسْتَمِعُونَ الْقُوْلَ قَيْبَعُونَ أَخْسَنَهُ أُولَئِكَ الَّذِينَ هَدَاهُمُ اللَّهُ وَأُولَئِكَ هُمْ  
أُولُوا الْأَيْمَانَ﴾ [ الزمر / ١٨ - ١٧ ] )، والآباب هي العقول، ومنه يتبيّن أن الله  
تعالى خص ذوي العقول بالبشرة.

( يا هشام بن الحكم ؛ إن الله جل وعز أكمل للناس الحجج بالعقول وأفضى  
إليهم باليبيان ودلهم على ربوبيته بالأدلة ).

وفي هذا إبطال لقول من قال من المسيحيين بعدم إرتباط العقل والعلم بمسألة  
الإيمان، فراحوا يفلسفون تناقضاتهم فيقولون الواحد ثلاثة والثلاثة واحد، وهذا في  
فلسفتهم وإن كان لا يتحقق في علم الرياضيات لكنه يتحقق بالإيمان فحسب،  
وعليه - وفي اعتقادهم - أن الإيمان يختلف عن العلم، والامام عليه السلام يرد

هذه النظرية في وصيته لهشام فيقول : ( إِنَّ اللَّهَ عَزَّ وَجْلَ أَكْمَلَ لِلنَّاسِ الْحَجَجَ بِالْعُقُولِ ) . فالعقل هو الذي يدرك الحجة الالهية ويفهمها ، ثم أفضى إليهم بالبيان ودلهم على ربوبيته بالأدلة والبراهين إذ الأدلة ذات قيمة وذات وزن فقال : ( ﴿وَالْهُكْمُ إِلَهٌ وَاحِدٌ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ الرَّحْمَنُ الرَّحِيمُ إِنَّ فِي خَلْقِ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَآخِلَافِ اللَّيلِ وَالنَّهَارِ وَالْفَلَكِ الَّتِي تَجْرِي فِي الْبَحْرِ بِمَا يَنْفَعُ النَّاسَ وَمَا أَنْزَلَ اللَّهُ مِنَ السَّمَاءِ مِنْ مَاءٍ فَاحْيَا بِهِ الْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا وَبَثَّ فِيهَا مِنْ كُلِّ ذَائِبٍ وَتَصْرِيفِ الرِّياحِ وَالسَّحَابِ الْمُسْخَرِ تِينَ السَّمَاءَ وَالْأَرْضَ لِآيَاتِ لِقَوْمٍ يَعْقِلُونَ ﴾ [البقرة/ ١٦٤-١٦٣] ) . فآيات الله ليست لمن لا يعقل ، بل هي للذين يعقلون . وقال : ( ﴿حُمَّ وَالْكِتَابُ الْمُبِينُ إِنَّا جَعَلْنَاهُ قُرْءَانًا عَرَبِيًّا لَعَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ ﴾ [ الزخرف / ٣-١ ] ) .

و﴿ لَعَلَّكُمْ﴾ تعني أن الحكمة من وراء هذه الآيات هو العقل ، إذ العقل مهم فهو الهدف من الآيات القرآنية . وقال : ( ﴿وَمِنْ عَآلَيْهِ تُرِيكُمُ الْبَرْقَ حَوْفًا وَطَمَّا وَيَنْزَلُ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً كَيْخِي بِهِ الْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا إِنَّ فِي ذَلِكَ لِآيَاتِ لِقَوْمٍ يَعْقِلُونَ ﴾ [ الروم / ٢٤] ) . فالقرآن الكريم يخاطب الذين يعقلون وليس العقلاء ، إذ من المعلوم أن الله سبحانه وهب للإنسان نور العقل فالبعض يستخدم عقله فهو من الذين يعقلون ، والذين هم موضع خطاب القرآن . أما البعض الآخر الذي يتضيق على نفسه فيجد من تفكره ويعمل على تمجيد عقله فليس هو المعنى وليس هو المخاطب من خلال هذه الآيات .

ويضيف الإمام عليه السلام في وصيته لهشام :

( ياهشام ؛ ثم وعظ أهل العقل ورغبهم في الآخرة فقال : ﴿ وَمَا الْحَيَاةُ الدُّنْيَا ﴾ )

**إِلَّا لَعْبٌ وَلَهُوَ وَلَلَّدَارُ الْآخِرَةُ خَيْرٌ لِلَّذِينَ يَقُولُونَ أَفَلَا تَعْقِلُونَ** ﴿الأنعام/ ٣٢﴾.

ومنه يبدو جلياً أن العاقل هو المخاطب، لأنه يستطيع بعقله استيعاب الموعظة والاستفادة منها. ذو العقل هو الذي لا يحصر تفكيره بيومه، بل ينطلق به بعيداً إلى آفاق المستقبل. وهذا على العكس في الجاهل الذي لا يرى إلا يومه، فهو قاصر في تفكيره لا يتعدى حدود اشباع غرائزه.

(ثم وعظ أهل العقل ورغبهم في الآخرة فقال : **وَمَا الْحَيَاةُ الدُّنْيَا إِلَّا لَعْبٌ وَلَهُوَ** ﴿الأنعام/ ٣٢﴾)، وتلك هي حقيقة الحياة الدنيا، إذا ما قيست بالحياة الآخرة.. إنها قصيرة لا تكاد تذكر، إذا ما قورنت بعمر هذا الكون منذ وجوده وإلى ما دامت السماوات والارض، إن الإنسان يحتاج إلى الحياة وكأنه يؤدي دوراً في مسرحية ذات فصول قصيرة حين لا يستخدم عقله وتفكيره. لكنها ولمن يعقل ليست إلا تمهيداً لحياة النعيم الأبدي واستعداداً لحياة الخلود. والقرآن الكريم يقول : **وَمَا الْحَيَاةُ الدُّنْيَا إِلَّا لَعْبٌ وَلَهُوَ وَلَلَّدَارُ الْآخِرَةُ خَيْرٌ لِلَّذِينَ يَقُولُونَ أَفَلَا تَعْقِلُونَ** ﴿الأنعام/ ٣٢﴾ فهي ليست خيراً للذين لا يعقلون فيلهمون ويلعبون ويوجلون في المأسى والمشاكل والذنوب.

(وقال : **وَمَا أُوتِيْتُمْ مِنْ شَيْءٍ فَمَتَاعُ الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَرِزْقُهَا وَمَا عِنْدَ اللَّهِ خَيْرٌ وَأَبْقَى أَفَلَا تَعْقِلُونَ** ﴿القصص/ ٦٠﴾).

فالمطلوب إذن أن يستثير الإنسان عقله فيزيده نوراً ويخرجه عن حالة الركود والحمود، ليدرك أن ما أوتي من خير في هذه الحياة الدنيا إنما هو مؤنة الطريق يتمتع بها، وإن هو إلا زائل لانه زينة تلهيه وتشغله عن نعمة دائمة تعقب هذه الزينة، اعدت لمن أدرك حقيقتها فاتقى وسعى في رضوان الله تعالى.

( ياهشام ؛ ثم خوف الذين لا يعقلون عنده ف قال : ﴿ ثُمَّ ذَمِرْنَا الْأَخْرَيْنَ ﴾ )  
[الصفات / ١٣٦].

الذين تركوا عقولهم جانباً ولم يستخدموها فلم يدر كوا حقيقة الحياة الآخرة، وراجوا في متأهات الجهل يلهون ويعثرون ويلعبون ممتعين بحضورهم دون أدنى نظرية الى المستقبل، فان الله سبحانه وتعالى يتوعدهم بالهلاك والدمار ( ﴿ وَإِنْكُمْ لَتَسْمُرُونَ عَلَيْهِمْ مُضْبِحِينَ وَبِاللِّيلِ أَفَلَا تَعْقِلُونَ ﴾ ) [الصفات / ١٣٨-١٣٧].

( ياهشام ثم بين ان العقل مع العلم فقال: ﴿ وَتِلْكَ الْأَمْثَالُ نَضْرِبُهَا لِلنَّاسِ وَمَا يَعْقِلُهَا إِلَّا الْعَالَمُونَ ﴾ ) [العنكبوت / ٤٣].

فعلامة العقل بالعلم، تلك العلامة التي اوضحتها الامام لهشام بن الحكم، إذ العقل هو هبة الله لعباده، ولكن كيف يزيده الانسان وينميه ؟ إن هو إلا العلم ( ﴿ وَمَا يَعْقِلُهَا إِلَّا الْعَالَمُونَ ﴾ ).

( يا هشام ؛ ثم ذمَّ الذين لا يعقلون فقال : ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ أَتَبْعَوْمَا آتَنَّنَّ اللَّهُ قَالُوا بَلْ تَبْغُ مَا أَفْنَيْنَا عَلَيْهِ ءَابَاءَنَا أَوْلَوْ كَانَ ءَابَاؤُهُمْ لَا يَعْقِلُونَ شَيْئًا وَلَا يَهْتَدُونَ ﴾ ) [البقرة / ١٧٠].

فالله سبحانه وتعالى يدعو عباده للتقدم والتطور بتربية العقل وتطويره بالاسترادة من نور العلم، فليس الجمود والركود على ما كان عليه الآباء والاجداد إلا ضرب من الحمق والحمق من الجهل، وليس هو إلا الرجعية التي تعد من العقبات الكباداء التي تعيق مسيرة حياة الانسان، ( وقال تعالى : ﴿ إِنَّ شَرَّ الدُّوَابَّ عِنْدَ اللَّهِ الصَّمُّ الْبَكُّمُ الَّذِينَ لَا يَعْقِلُونَ ﴾ ) [الانفال / ٢٢]، وقال : ﴿ وَكَنِّ سَأْلَتْهُمْ مَنْ خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ لِيَقُولُنَّ اللَّهُ قَلِ الْحَمْدُ لِلَّهِ بَلْ أَكْفَرُهُمْ

لَا يَعْلَمُونَ ﴿٢٥﴾ (القمان / ٢٥) ثم ذم الكثرة فقال : ﴿وَإِن تُطِعْ أَكْثَرَ مَنْ فِي  
الْأَرْضِ يُضْلُوكُ عَن سَبِيلِ اللَّهِ﴾ (الانعام / ١١٦) وقال : أكثر الناس لا يعقلون  
وأكثرهم لا يشعرون). (١)

## مصادر الفلسفة الإسلامية

قبل أن يتحقق رسول الله صلى الله عليه وآله بالرفيق الاعلى، خطب خطبة شهدتها أغلب المسلمين وسجلها الرواية بأسانيد مختلفة وتعابير متقاربة ومتتشابهة، وكلها تقريراً تدور حول خلافة الرسول والتي تمثلت في شريعة وإمام، فقد روى مسلم في صحيحه عن زيد بن أرقم قال : قام رسول الله صلى الله عليه وآله فيما خطبياً.. وذكر خطبة النبي صلى الله عليه وآله ثم قال : أما بعد أيها الناس إنما أنا بشر يوشك أن يأتيني رسول ربى فأجيب، ولني تارك فيكم الثقلين أولهما كتاب الله فيه التور فحنوا بكتاب الله... إلى أن قال : وأهل بيتي وروى ابن داود في صحيحه وكذلك الترمذى بأسنادهما المعروف عن رسول الله صلى الله عليه وآله أنه قال : إني تارك فيكم الثقلين ما أن تمسك بهما لن تضلوا بعدى، أحدهما أعظم من الآخر، وهو كتاب الله جبل مملود من السماء الى الارض، وعترتي أهل بيتي لن يفترقا حتى يردا على الحوض، فأنظروا كيف تخلفوني في عترتي ؟

والاحاديث حول هذا المضمون متواترة، لكن السؤال المطروح ماذا يعني وجود الكتاب بين أظهرنا، وماذا تعني خلافة الرسول صلى الله عليه وآله؟ وقبل الاجابة عن هذا السؤال لابد من البحث عما هو المهم في حياة الانسان. أهي بصيرته إلى الحياة ورؤيته لما حوله في هذا العالم أم هي مفردات سلوكه؟ وبتعبير آخر: هل المهم صلاة الانسان وزكاة ماله وصدقه في الحديث ووفاته كمفردات سلوكيّة، أم عقيدته باليوم الآخر والرسالة وضرورة التقوى كأصول عقائدية؟

### الأصول والفروع :

لاريب أن الصدق والوفاء والصلة والزكاة وما شابهها كلها فرع العقائد وفرع بصائر الانسان. إذ أن صلاة بلا قاعدة إيمانية ليست إلا رياضة جسمية. وزكاة بلاخلفية عقائدية ليست إلا عطاءً مبتوراً، ثم إن الانسان يفقد صفات الخير من صدق ووفاء وأشباههما حين لا يؤمن بالآخرة ولا يؤمن بالجزاء وحين لا يبني حياته على أساس من المسؤولية والتقوى.

من خلال هذه التساؤلات يتضح أن خلافة الرسول صلى الله عليه وآله من بعده المتمثلة في الكتاب والعترة، والمتجلية في هذين الثقلين العظيمين، لا تعني مجرد إقباس الأحكام الشرعية منها فحسب، بل وتعني إستلهام المعارف الإلهية والرؤى الكونية، وإستباط الثقافة السليمة الصحيحة تجاه الحياة. ومن هنا جاء تأكيد الرسول الراكم صلى الله عليه وآله على إستمرار نهجه، وعلى إتباع سيرته وأفعاله وممارسته، لانه، صلى الله عليه وآله وسلم كان يدعوا إلى الله "وداعياً إلى الله يدازنه" ، ولأنه صلى الله عليه وآله كان "سراجاً منيراً" ليس بالنسبة للصلة فقط، بل وبالنسبة إلى الكون بأكمله أيضاً، لانه بعث ليتلوا آيات الله تعالى

وليزكى الفوس ويعلمهم الكتاب ﴿ هُوَ الَّذِي بَعَثَ فِي الْأَمْمَيْنَ رَسُولًا مِّنْهُمْ يَتَلَوَّ عَلَيْهِمْ عَبَائِهِ وَيُزَكِّيْهِمْ وَيُعَلِّمُهُمُ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَةَ وَإِنْ كَانُوا مِنْ قَبْلُ لَفِي ضَلَالٍ مُّبِينٍ ﴾ (الجمعة/٢) فتركية الفوس وتعليم الكتاب هي من أهم مسؤوليات الرسول الراكم صلى الله عليه وآله وسلم ليخرج الناس من الرؤى المعاكسة للحياة، إذ لو كانت رؤية الإنسان للحياة معاكسة، ولا يرى فرقاً بينه وبين الحيوان، أو كان دهرياً لا يرى وراء هذه الدنيا عالماً آخر، وأنها هي نهاية المطاف ونهاية الطبيعة، أو كان الإنسان منكراً للحقائق العقائدية، فلا يرى للجزاء وجوداً؛ فلا معنى حينها لصلاته ولا تفعه زكاة ماله وما أشبهها.

من هنا يتجلى لكل لبيب معنى خلافة الرسول الراكم صلى الله عليه وآله وسلم وتتضخ له أبعادها اللامتناهية، وأنها ليست منحصرة في الفروع فقط وإنما هي قبل ذلك في الأصول، كما إن ولادة أهل البيت عليهم صلوات الله لاتعني مجرد اتباعهم في المسائل الفقهية الفرعية فحسب. بل إن الاعتقاد بولادة أهل البيت عليهم السلام يعني الاعتقاد بنهجهم وسيرتهم في الحياة، ويعني مواليتهم في رؤاهم وبصائرهم ، إذ إن توجيهاتهم وأحاديثهم عليهم السلام لم تكن منحصرة في الفروع، تماماً كتوجيهات وأحاديث الرسول صلى الله عليه وآله، بل الفروع لم تكن تشكل إلا جزءاً يسيراً من أحاديثهم، أن الغالبية العظمى من كلماتهم عليهم السلام ، إنما كانت تدور حول العقائد.. حول التوجيه إلى الله تعالى، وتفسير الخلق، وبيان الكون، وبيان طبيعة الإنسان، ثم بيان الأخلاق الحسنة والتوجيه إلى الآخرة وبيان فلسفة الآخرة وبيان حكمة الخلق، إلى غير ذلك من البصائر المتحلية في كلام وسيرة الرسول الاعظيم والأئمة من أهل بيته صلوات الله عليهم أجمعين.

## حقيقة الولاء :

لو يسأل الموالي لأهل البيت نفسه عن حقيقة ولائه لهم، سيجد بلا ريب أن موالاته لهم لم يكن لمجرد أنهم أهل بيت النبوة فحسب، بل لعله - وحين يتجزء عن عواطفه ويرجع إلى حقيقته - سيجد أنه أنما يوالياً لهم ويحبهم لأنه يجد فيهم مناراً له في حياته، وعنواناً يبحث عنه ليعنون هوبيته الإسلامية، ومن هنا - وإذا كان من موالي أهل البيت عليهم السلام ومن شيعتهم - لا بد وأن نبحث في كلماتهم المضيئة، إذ الولاية لا تتحقق بمجرد الحب لأهل بيت الرسول عليهم السلام ولا تأتي من دون مطابقة الإنسان لحياته مع حياتهم بالعمل بما كانوا يعملون، وإنهاج ما كانوا ينتهجون، ولعله من الموارد التي تؤخذ على كل من يعتقد بولاية أهل البيت عليهم السلام هو أن يدعى ولاتهم، لكنه وفي نفس الوقت بعيد عن حياتهم، بعيد عنهم في سلوكياته وممارساته، بل وبعيد عنهم في ثقافته ورؤيته إلى الحياة وبصيرته حول الكون، وبالتالي بعيد عنهم في فلسفته.

ثم إنه من العجب أن يخادع الإنسان نفسه، ويردد صفات أحد الأئمة عليهم السلام ويختاطبهم: "إن كلامكم نور وأمركم رشد ووصيتكم التقوى و فعلكم الخير" ، وهو بعيد غاية البعد عن حقيقة ما يقول. ومن الغريب كل الغرابة أن يدعى الإنسان جبه لأهل البيت عليهم السلام فيقول : "أني سلم لمن سالمكم وحرب لمن حاربكم موالٍ لمن والاكم" ، لكن دعوه هذه ليست إلا لقلقة لسان لا غير، وذلك لأنه يقف عاجزاً متحيراً عن الإجابة حين تسأله عن النهج الذي يؤمن به، وهو بعيد عن فلسفة أهل البيت عليهم السلام ، غريب عن مفاهيمهم بالنسبة إلى الكون والحياة وإلى الإنسان نفسه.

ولعل هناك من يدعى أن ليس في توجيهات وأحاديث أهل البيت عليهم السلام فلسفة ما، ولكن هل يستطيع الإنسان أن يؤمن بدين لا فلسفة فيه؟.

### فلسفة القرآن :

ونحن نقول لمثل هؤلاء : هاهو القرآن الكريم، من بدايته إلى نهايته فلسفة، لكن فلسفته تختلف عن فلسفة الاغريق، ففلسفة القرآن ظاهرها أنيق وباطنها عميق، ظاهرها حِكْم وباطنها علم، له ت恂وم وت恂ومه ت恂وم، له بطنه إلى سبعة أبواب، وقد علم النبي العظيم صلى الله عليه وآله فلسفة القرآن لعلني في اللحظات الأخيرة من حياته، والذي قال عنه الإمام عليه السلام : علمني رسول الله باباً من العلم يفتح لي منه الف باب، وأبواب العلم تلك لم تكن في الصلاة والصيام فقط، وهذا ما يشهد عليه كلامه عليه السلام المائل أمامنا. فخطبته في صفات الله، وخطبته في الطاووس، وخطبته في النحل، وفي النخلة وكلماته التي تبين رؤيته إلى الحياة تلك الكلمات التي ملأت الآفاق، هي التي علمه إياها الرسول صلى الله عليه وآله وسلم.

إن كل الأديان الإلهية والثقافات البشرية لابد وأن ترتكز على قاعدة فلسفية مختصة بها، وهذا الذي يدعونا إلى الحذر والتبصر. فقد لا يقتصر انسان بالفلسفة الدينية، وهذا لا يعني أنه لا يؤمن بفلسفة فقط، فتفكيره ونظرته إلى الحياة، ثم سلوكه فيها، لابد أن يكون مبنياً على رؤية معينة.

إن الولاية لأهل البيت تعني وقبل كل شيء : التخلق بأخلاقهم وأخذ العلوم والمعارف عنهم عليهم السلام، وفي الحديث عن الإمام أبي جعفر الباقر عليه السلام انه قال : " من دان الله بغير سماع عن صادق ألممه الله التيه إلى يوم

القيامة". (١) وليس القصد من علم أهل البيت عليهم السلام هو علوم التكنولوجيا والرياضيات وأمثالها من العلوم المختبرية، لأن رسول الله صلى الله عليه وآله يحيث على طلب مثل هذه العلوم من أي شخص، ومن أي مكان، حيث يقول صلى الله عليه وآله وسلم: "إطلب العلم ولو بالصين" (٢) و: "الحكمة ضالة المؤمن يأخذها أني وجدتها". (٣) بل المقصود بالعلم الذي لا يُؤخذ إلا من أهل بيته الرسول صلى الله عليه وآله هو : علم التوحيد وعلم العقائد وعلم الثقافة والمعرفة الالهية.

إن مجرد التعبير عن حب أهل البيت، لا يمكن توجيهه بحال، فلا معنى لأن يكون الإنسان محبًا لهم مؤمنا بهم، بينما نراه يضع جلّ اهتمامه لدراسة كتب هذا وذاك، تراه يقرأ كيماً لبرتراند راسل ولجان جاك روسو، يقرأ لفولتير ولو ليام جيمز وديكارت ولكونت ولماركس وماكس فير ولا الآخرين غيرهم، بينما يضع جانباً نهج البلاغة والصحيفة السجادية وسائر الأدعية المنقوله عن الأئمة عليهم السلام بما تحتويها من المعارف والبصائر، وبما إنطوت عليه من غزير العلم وعمق البصيرة. فكيف يمكن أن يعتبر الإنسان نفسه مواليًّا لأهل البيت، بينما يأخذ فلسفته من غيرهم؟

اننا نقرأ في القرآن كلام الله جل شأنه ﴿فَلَيَنْظُرِ الإِنْسَانُ إِلَى طَعَامِه﴾ (عيسٰ ٢٤) وفي تفسير هذه الآية يقول الحديث الشريف عن الإمام أبي جعفر

(١) بحار الأنوار / ج ٢ / ص ٩٣ / رواية ٢٤.

(٢) المصدر / ج ١ / ص ١٧٧.

(٣) المصدر / ج ١ / ص ١٤٨.

عليه السلام عندما سُئل عن معنى الطعام قال: "علمه الذي يأخذنـه ممن يأخذنـه". فكما تعاف النفس العطشى المياه الآسنة، وتلهف للارتواء بالمياه الصافية، والاغتناء بالغذاء السليم الذي هو قوام الجسم، كذلك نفس المؤمن تعاف الانحرافات والخرافات والاساطير، وتصبو الى الفكر السليم الحالى من كل شائبة، هنا الفكر الذى يشكل بدوره طعام الروح، وإلا لزمهـا الله تعالى إليهـى يوم القيمة. إذ لعل فكرة واحدة تضل الإنسان ضلالاً بعيداً بعد السماء عن الأرض.

ونحن حينما نتوجه في صلواتنا إلى الله تعالى وندعوه ﴿اهدنا الصِّرَاطَ المستقِيمَ صِرَاطَ الَّذِينَ أَنْعَمْتَ عَلَيْهِمْ غَيْرِ المَفْسُوبِ عَلَيْهِمْ وَلَا الضَّالِّينَ﴾ (الفاتحة/٦-٧) إنما نسألـه جلتـ قدرـته أن يهـبـنا إليهـى والضلالـ وبعـضـنا عنـ كلـ زـلـلـ، ولاريـبـ أنـ ذـلـكـ يـتمـثـلـ بـالـاهـنـاءـ بـنهـجـ الرـسـولـ وأـهـلـ بـيـتـ الـكـرامـ.

**الحب المجرد.. لا يكفي :**

ومن هذا المنطلق يمكنـنا أنـ نـقولـ : إنـ ولاـيتـنا لهمـ عليهمـ السلامـ لاـ تعـنيـ مجرـدـ الحـبـ، كـماـ لاـ تعـنيـ مجرـدـ إـقبـيلـ مـعـالمـ دـيـنـاـ مـنـهـمـ فـيـ الأمـورـ الفـرعـيـةـ فـحسبـ، وـانـماـ تعـنيـ قـبـلـ ذـلـكـ إـقبـيلـ ثـقاـفتـاـ مـنـ ثـقاـفـتـهـمـ، وـفـلـسـفـتـاـ مـنـ بـصـائرـهـمـ.

صـحـيـحـ أـنـهـ لاـ تقـليـدـ فـيـ أـصـوـلـ الدـيـنـ، وـلـكـنـ هـذـاـ لاـ يـعـنيـ العـزـوـبـ عـنـ منهـجـ الرـسـولـ وأـهـلـ بـيـتـهـ عـلـيـهـمـ السـلـامـ بلـ عـلـىـ المؤـمـنـ أـنـ يـسـتـمـعـ لـهـمـ، وـأـنـ يـقـرـأـ لـهـمـ، وـبـعـدـ ذـلـكـ هيـ القـنـاعـةـ لـاـ غـيـرـ. أـمـاـ لـأـلـاـ يـقـرـأـ الـإـنـسـانـ لـهـمـ، وـلـاـ يـسـتـمـعـ لـأـقـوـلـهـمـ، أـمـاـ يـقـرـأـ لـهـمـ قـرـاءـةـ سـطـحـيـةـ دونـمـاـ تـعمـقـ أوـ تـبـصـرـ، فـيـكـونـ بـعـيدـاـ عـنـ تـلـكـ الشـروـةـ الـهـائـلةـ منـ مـعـارـفـ الرـسـولـ وأـهـلـ بـيـتـ عـلـيـهـمـ السـلـامـ، فـذـاكـ هـوـ المـرـفـوضـ.

ومن هنا المنطلق يلزمنا أن نستعرض بعض الأحاديث بخصوص ما نحن فيه، فعن أبي سعيد الخدري قال : قال رسول الله صلى الله عليه وآله : " إني تارك فيكم الثقلين أحدهما أ أكبر من الآخر: كتاب الله جبل مملود من السماء الى الأرض وعترتي أهل بيتي وأنهما لن يفترقا حتى يردا على الحوض " .. لكتنا نحن المسلمين اليوم ضللنا ذات اليمين وذات اليسار، بعضنا الى عشرات من الفرق، لأننا لم تمسك بهدى الله تعالى، ولم نعتضم بكتاب الله العزيز الذي هو الجبل المملود بين الإنسان وبين ربه، والله تعالى يقول : ﴿ وَأَغْصِمُوا بِجَبَلِ اللَّهِ جَمِيعًا ﴾ (آل عمران / ١٠٣) كما ترکنا عترة الرسول صلى الله عليه وآله التي لن تفترق عن الكتاب. ولعل قائل يقول : أنا آخذ بكلام أهل البيت عليهم السلام وأترك القرآن، أو آخذ بكتاب الله دون عترة الرسول وأهل بيته.

لكن الإمام أمير المؤمنين يقول : " قال رسول الله صلى الله عليه وآله إني امرأ مقبوض وأوشك أن أدعى فأجيب وقد تركت فيكم الثقلين أحدهما أفضل من الآخر كتاب الله وعترتي أهل بيتي فإنهما لن يفترقا حتى يردا على الحوض " وتلك هي ساعة اللقاء بالرسول الراكم صلى الله عليه وآله وسلم عند حوض الكوثر وأكبادهم تلتهب عطشاً يستسقون ذلك الشراب الظهور من الرسول صلى الله عليه وآله والرسول يسقي بعضهم وينود آخرين عن الحوض لأنهم خالفوا تعاليمه. وعن زيد بن أرقم : قال رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم: " إني تارك فيكم الثقلين كتاب الله وعترتي أهل بيتي فإنهما لن يفترقا حتى يردا على الحوض " . وعن جابر بن عبد الله قال : قال رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم " إني تارك فيكم ما إن تمسكتم به لن تضلوا بعدى : كتاب الله عز وجل وعترتي أهل

يتي " ثم قال : " اللهم إشهد لله إشهاد " فالرسول صلى الله عليه وآله وسلم عمل المستحيل مدةً ثلاثة وعشرين سنة من التبليغ، لكنه يختلف بعده منهجاً متكملاً كي لا يضل المسلمين من بعده، ويشهد الله تبارك وتعالى ثلاثة مرات، فمن قبل فذاك هو المطلوب، ومن لم يقبل فعليه وزرة .

وَعَنْ جَابِرِ الْأَنْصَارِيِّ الصَّحَافِيِّ أَيْضًا قَالَ : قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَآلهِ وَسَلَّمَ : " يَا أَيُّهَا النَّاسُ إِنِّي تَرَكْتُ فِيمَا تَقْرَبُونَ ، التَّقْلِيلَ الْأَكْبَرُ وَالْأَصْغَرُ مَا إِنْ تَمْسَكْتُمْ بِهِمَا لَنْ تَضْلُّوا ، وَلَا تَبْلِلُوا وَإِنِّي سَأَلْتُ اللَّطِيفَ الْخَبِيرَ أَلَا يَفْتَرُقَا حَتَّى يَرَدَا عَلَيَّ الْحَوْضَ ، فَأَعْطَيْتُهُ ذَلِكَ ، قُيلَ : وَمَا التَّقْلِيلُ الْأَكْبَرُ وَالْأَصْغَرُ ؟ قَالَ : الْأَكْبَرُ كِتَابُ اللَّهِ سَبْبٌ - أَيْ حَبْلٍ - طَرْفُهُ يَدِ اللَّهِ وَسَبْبُ طَرْفِهِ بِأَيْدِيكُمْ ، وَالتَّقْلِيلُ الْأَصْغَرُ عَنْتَرِي أَهْلَ بَيْتِي :

والامام الكاظم سلام الله عليه يفسّر كلام الرسول صلى الله عليه وآله وسلم عند قول : " إني تارك فيكم الثقلين فتمسكوا بهما فإنهما لمن يفترقا حتى يردا على الحوض ، ويعني عليه السلام ان كتاب الله تعالى محمول يحتاج الى تفسير وتأويل ، والتأويل إن هو إلا عند أهل البيت صلوات الله عليهم .

والروايات بهذا الصدد كثيرة جداً، ولعل ما ذكر منها يفي بالغرض، إذ الجوهر واحد، والتعارير متقاربة فيما يربو على متى رواية مسندة من كبار صحابة الرسول الراكم صلى الله عليه وآلـه وسلم والتابعـين وتابعـي التابعـين، فهي سلسلة ذهبية صحيحة أجمعـ عليها كل المسلمين ومن كل الفرق، يحدـر بالفـكرـين الـاسـلامـيين الذين أهـملـوا طـويـلاً هـذا المـخـزـون الـعـلـمـي العـظـيمـ المـتـمـثـلـ بالـاحـادـيـثـ والـادـعـيـةـ أنـ يـعـودـوا إـلـيـهـ ويـسـتـبـطـواـ منهـ رـؤـيـةـ وـبـصـائرـ وـمـعـارـفـ إـلـهـيـةـ.

الباب الثالث



مبادئ الحكمة



مکتبہ تحریر و تدوین

## في رحاب معرفة الله

بأية وسيلة يعرف العبد ربِه؟ لا سيما وأننا نعلم بأنَّ الحواس عاجزة عن إدراكَ الرب، فهو لا يُحسُّ ولا يُجسُّ. فما ترى هل العقل أو العلم هو الوسيلة إلى معرفةَ الرب أم هناك شيء آخر؟

### القسام المعرفة :

و قبل الإجابة عن هذا السؤال، لابد لنا من أن نقسم المعرفة إلى قسمين :  
الأول ؛ هو الإذعان والتسليم بأنَّ لهذا الكون مديراً مدبراً وصانعاً مهيمناً عليه، ثم العلم بأنَّ كل محتاج لا يمكن أن يكون غنياً بالذات، فالذى يحتاج إلى الطعام والشراب والصحة والأمان، هو بحاجة ملحة إلى المكان والزمان والى الآخرين. وإن من كانت هذه حالة لا يمكن أن يكون إليها، إذ المفترض بالإله أن يكون غانياً عن كل افتقار. إن هذه الحقائق البسيطة وغيرها إنما تعرفها بالعقل الذي أودعه الله سبحانه وتعالى فينا، حيث العقل مفطور على الاعتقاد بأنَّ لكل شيء حادث سبباً، وأنَّ لكل معلول علة. وهذا المقدار من المعرفة قد تكفل العقل بإدراكه.

الثاني؛ هو الذي يحقق لنا الشهود والحضور، او اليقين حسب التعبير القرآني ؟  
المعرفة التي تتحقق الایمان و تكرسه في ضمير الانسان و وحده ، هذه المعرفة هي  
التي تنساعل عن مصدرها وعن الأداة والوسيلة التي تتأتى عبرها . فهل العقل هو  
الذي يحملنا الى الكون في رحاب الله تبارك وتعالى لنعيش في مقعد صدق عند  
ملك مقتدر ، لنجاذف مقامه ونشرع بوجوده ونلتذ بمناجاته ؟ هل العلم هو الذي  
يستطيع أن يوضح لنا ربنا . أم شيء آخر ؟

كلا .. فالأشياء مظلمة بذاتها ، ونحن نحتاج لرؤيتها الى من يضيئها وينورها ،  
والشيء النوراني الوحد والأوحد هو الله تبارك وتعالى . فهو نور بذاته غير مظلم ،  
وما العقل الذي تتمتع به الا اسم من أسماء الله ونور من أنواره . فالذى خلق العقل  
والغنى والنور لا يمكن أن يكون جاهلاً أو فقيراً أو مظلماً . فهو هو ، قد دل بذاته  
على ذاته . فالله اكبر وأعظم من أن يكون العقل هو الهدى إليه ؛ لأنه هو الذي  
أعطى العقل قابلية الادراك ، فنور الله اكثراً إشراقاً - بما لا يحصى - من نور  
العقل .

وفي هذا المجال لا بد لنا من التدبر فيما جاء من أدعية ومناجاة على لسان أئمة  
أهل البيت عليهم السلام لتضوح لنا الصورة أكثر فأكثر ، من قبيل ما جاء في دعاء  
عرفة للإمام الحسين عليه السلام حيث يقول : " أو يكون لغيرك من الظهور ما  
ليس لك حتى يكون هو الشاهد عليك والدليل عليك " .

هل يمكن ان تكون الشمعة دليلاً الى الشمس ؟ ! كلا ؛ فأين الشمعة من  
الشمس ..

إذاً فنحن إنما نعرف ربنا بتعریفه إلينا ، حيث نحن عديمو القدرة على الوصول

إليه، ولكن الله هو الذي ينفصل على عباده فيحرق حجب الظلمات ويلغا معرفته، ونحن نقرأ دوما : " الحمد لله الذي هدانا لهذا وما كانا لنهتدي لو لا ان هدانا الله ". وهذا اعتراف بالحقيقة المتقدمة الذكر بأن الله وحده مصدر الهدية والمعرفة إليه دون سواه.

### هو الوسيلة الى فائقه :

وهناك الكثير من الآيات الكريمة والأحاديث الشريفة والروايات تدل على الحقيقة القائلة بأن الله لا تعوزه وسيلة ولا يعجزه دليل الى التعريف به، بل هو الوسيلة الى ذاته والدليل على وجوده. وهذا الاعتقاد بحد ذاته بمثابة التزarah ونفي الشريك لله تعالى على أتم الوجوه.

ومن تلکم الآيات قول الله تعالى : ﴿مَبْحَانَ اللَّهُ عَمَّا يَصِفُونَ عَالِمُ الْغَيْبِ وَالشَّهَادَةِ فَتَعَالَى عَمَّا يُشَرِّكُونَ﴾ (المؤمنون/٩١-٩٢) فوصف الانسان بقابلاته المحدودة مهما يكن فهو وصف ناقص.

وفي آية كريمة أخرى يقول ربنا سبحانه : ﴿لَا تَجِدُ قَوْمًا يُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ يُوَادُّونَ مَنْ حَادَ اللَّهَ وَرَسُولَهُ وَلَوْ كَانُوا أَبْأَبَاهُمْ أَوْ أَبْنَاءَهُمْ أَوْ إِخْرَانَهُمْ أَوْ عَشِيرَتَهُمْ أَوْ لَئِكَ كَسَبَ فِي قُلُوبِهِمُ الْإِيمَانَ وَأَيْنَهُمْ بِرُوحٍ مِنْهُ﴾ . (المجادلة/٢٢) فالله جل جلاله هو الذي أودع الایمان في قلوب أحبائه وثبته في وجودائهم وأيدهم بروح منه.

وثمة آية مباركة تقول : ﴿هُوَ الَّذِي أَنْزَلَ السَّكِينَةَ فِي قُلُوبِ الْمُؤْمِنِينَ﴾ (الفتح/٤) ولا يخفى أن كلمة **هُوَ** اسم للذات الالهية المقدسة، وذات الله هي التي تحاور قلب ووجدان الانسان المؤمن وتزوده بالسکينة واليقين الذي هو

ثم يقول ربنا عز وجل في آية أخرى : ﴿ يَمْنُونَ عَلَيْكَ أَنْ أَسْلَمُوا قُلْ لَا تَمْنُوا عَلَيَّ إِسْلَامَكُمْ بَلِ اللَّهُ يَمْنُعُ عَلَيْكُمْ أَنْ هَذَا كُمْ لِإِيمَانٍ إِنْ كُتْسِمْ صَادِقِينَ ﴾ (الحجرات/١٧) فمن كان يدعى الإخلاص في نفسه فلا بد له من الاعتقاد بأن الإيمان الذي هو بمثابة المقدمة للإخلاص إنما كان مصدره الله سبحانه وتعالى.

وتحدثينا آية شريفة أخرى بالقول : ﴿ وَلَكِنَّ اللَّهَ حَبَّابَ إِيمَانَ وَرَيْسَهُ فِي قُلُوبِكُمْ وَكَرَّهَ إِيمَانَ الْكُفَّارَ وَالْفُسُوقَ وَالْعُصْبَانَ أَوْلَئِكَ هُمُ الرَّاثِدُونَ \* فَضْلًا مِنَ اللَّهِ وَيَغْمَدَهُ اللَّهُ عَلِيمٌ حَكِيمٌ ﴾ (الحجرات/٨-٧) وفي هذا السياق المبارك إشارات لا لبس فيها بأن فضل الله تعالى قد فاض على حدود المعرفة والعلم ليشمل العواطف التي هي قسيم العلم؛ وكل ذلك رحمة من الله ومنه ليزداد العارف معرفة والمؤمن إيماناً. "اللهم أذنت لي بدعائك ومسائلك فأسمع يا سميع مدحتي وأجب يا رحيم دعوتي وأقل يا غفور عثرتي" (١) فالإنسان؛ هنا العبد الضعيف الذي لا يملك لنفسه نفعاً ولا ضراً، إنما هو ذرة متاهية في الصغر لا قيمة له أمام جبار السموات والارض حتى يكون أساس معرفته بربه نابعاً منه. وآية أخرى تشير إلى إن : ﴿ اللَّهُ وَلِيُّ الَّذِينَ عَامَنُوا يُخْرِجُهُمْ مِنَ الظُّلُمَاتِ إِلَى النُّورِ ﴾ (البقرة/٢٥٧) فإذا كانت الذنوب بمثابة الظلمات فالجهل والنقص أخرى بأن يوصفا بالظلمات، لا سيما وأنهما أساس الذنوب والخطايا. والله جل ثناؤه هو المتفصل على الإنسان بأن عرفه نفسه ليعطي هذا العبد الضعيف شوقاً إلى

(١) دعاء الافتتاح عن مفاتيح الجنان.

مصدر العلم والكمال، وليحاول الاتصال بالساحة القدسية منفكاً عن الذنوب والخطايا.

وقد سأله الإمام أبي عبد الله الصادق عليه السلام عن المعرفة، هل هي من صنع الله وليس للعباد فيها صنع؟ فأجاب الإمام : فاعلم رحمك الله ان المعرفة من صنع الله عز وجل في القلب محلقة.(١) فالعلم نور يقنه الله في قلب من يشاء . وسائل آخر يقول للإمام عليه السلام : أصلحك الله ا . هل جعل في الناس أداة ينالون بها المعرفة ؟ قال عليه السلام لا . قلت : فهل كلفوا المعرفة ؟ قال عليه السلام : لا ؛ إن على الله البيان ، لا يكلف الله العباد إلا وسعها ولا يكلف نفساً إلا ما آتاهـا . (٢)

وفي رواية أخرى يسأل الرواية الإمام موسى بن جعفر الكاظم عليه السلام : هل في الناس استطاعة يتعاطون بها المعرفة ؟ قال : " لا ؛ إنما هو تطول من الله ". قلت : أفلهم على المعرفة ثواب إذا كان ليس فيهم ما يتعاطونه بمنزلة الركوع والسجود الذي أمروا به ففعلوه ؟ قال عليه السلام : " لا إنما هو تطول من الله عليهم وتطول بالثواب ". إذا فالله يتفضل علينا بالمعرفة ويتفضل علينا بالثواب ولا يزيده كثرة العطاء إلا جوداً وكرماً.

ويقول الامام جعفر الصادق عليه السلام : ستة أشياء ليس للعباد فيها صنع :  
المعرفة والجهل والرضا والغضب والتوم واليقظة . (٣)

(١) بحار الأنوار / ج ٥ / ص ٣٠ / رواية ٣٩.

١٠ / رواية ٣٠٢ / ج ٥ / العصير (٢)

(٣) المصدر / ج ٥ / ص ٢٢١ / المروأة ٢.

و حول تفسير آية الذر : ﴿وَإِذْ أَخَذَ رِبُّكَ مِنْ بَنِي إِعَادَ مِنْ ظَهُورِهِمْ ذُرِّيَّتَهُمْ وَأَشْهَدُهُمْ عَلَىٰ أَنفُسِهِمْ أَلَسْتُ بِرَبِّكُمْ قَالُوا بَلَىٰ﴾ (الاعراف/١٧) يقول الامام الصادق عليه السلام : كان ذلك معاينة الله فأنساهم المعاينة وأثبت الإقرار في صدورهم ؛ ولو لا ذلك ما عرف أحد خالقه ولا رازقه وهو قول الله " ولكن سألتهم من خلقهم ليقولن الله " . (١) وفي رواية أخرى : ليس لله على خلقه أن يعرفوه وللخلق على الله أن يعرفهم، والله على العقل إذا عرفهم أن يقبلوا.

وفي رواية مضمرة عن عبد الملك بن أعين يسأل فيها عن المعرفة والجهود أهما مخلوقتان ؟ فكتب عليه السلام : سألت عن المعرفة ما هي ؟ فاعلم رحمة الله إن المعرفة من صنع الله عز وجل في القلب مخلوقة والجهود صنع الله في القلب مخلوق وليس للعباد فيها من صنع ولهم فيها الاختيار من الاتساب، بشهوتهم الایمان اختاروا المعرفة فكانوا بذلك مؤمنين عارفين وبشهوتهم الكفر اختاروا الجحود فكانوا بذلك كافرين جاحدين ضللاً، وذلك بتوفيق الله لهم وخذلان من خذهله الله، فبالاختيار والاتساب عاقبهم الله وأثابهم.

وفي هذه الرواية إجابة شافية عما يمكن أن يدور في خلدهك، بخصوص السبب في أن الله يعطي البعض المعرفة وأسبابها في حين يمنعها آخرين، حيث أكد الامام وأطلق القول بأن عطاء الله غير منقوص والناس سواسية فيه، ولا يبقى على الإنسان المحب للمعرفة والایمان إلا أن يقول : اللهم أهدني من عندك .. اللهم عرفني نفسك .. إهدنا الصراط المستقيم.. أما العاجد المكب على الجهل، فلا تراه يقول إلا : سمعنا وعصينا، فختم الله على قلوبهم، ويعشون يوم القيمة وقد كتب على

(١) بحار الأنوار / ج ٥ / ص ٢٢٣ / رواية ١٣ .

جاههم آيسون من رحمة الله ...

وسائل الحائلين - ولعله أحد أخبار اليهود - أمير المؤمنين عليه السلام عدّة أسلحة من جملتها : أخبرني عرفت الله بمحمد أم عرفت محمداً بالله ؟ فقال علي بن أبي طالب عليه السلام : ما عرفت الله عز وجل بمحمد صلى الله عليه وآله ولكن عرفت محمداً بالله عز وجل ، حين خلقه وأحدث في العالٰم من طول وعرض عرفت أنه مدبر مصنوع . ثم يستدل أمير المؤمنين على ذلك فيقول : كما ألمهم الملائكة طاعته وعرفهم نفسه بلا شبه ولا كيف . (١)

وعن كيفية معرفته ربه يسأل أمير المؤمنين عليه السلام قيل : بم عرفت ربك ؟  
قال : بما عرفني نفسه . قيل : وكيف عرّفتك نفسه ؟ قال : لا تشبهه صورة ، ولا يحس بالحواس ، ولا يقلس بالناس ، قريب في بعده بعيد في قربه ، فوق كل شيء ولا يقال : شيء فوقه ، أمام كل شيء ولا يقال : له أمام ، داخل في الأشياء لا كشيء في شيء داخل ، وخارج من الأشياء لا كشيء من شيء خارج ، سبحانه من هو هكذا ولا هكذا غيره ! ... (٢)

إذًا لا بد أن نعرف الله بالله ، وأن نعتمد على الله الذي هو وحده القادر على أن يعرفنا نفسه ، وندعوه بالقول : اللهم عرفني نفسك فإنك إن لم تعرفي نفسك لم تعرفنيك اللهم عرفني رسولك فإنك إن لم تعرفي رسولك لم تعرف حجتك ... (٣)

---

(١) بحار الأنوار / ج ٢ / ص ٢٧٢ / روایة ٩.

(٢) المصدر / ج ٢ / ص ٢٧٠ / روایة ٨.

(٣) المصدر / ج ٩٥ / ص ٣٢٦ / روایة ٢.

## سبيل المعرفة :

وتساءل : ماذا نصنع حتى يعرفنا الله سبحانه وتعالى نفسه ؟  
والجواب بإختصار بالغ يمكن في طريقين :  
الأول : العمل الصالح.

الثاني : التفكير في آيات الله سبحانه وتعالى.

فالعمل الصالح هو السير وفق المنهج الذي رسمه الله لنا، دون البدع والضلالات، وإن أخذت في ظاهرها صوراً صالحة ؛ كما كان الصوفية ولا يزالون يعمدون إلى ممارسات عبادية ما أنزل الله بها من سلطان، حتى قال أحدهم أنه جلس في محرابه يذكر كلمة الله مدة عشر سنوات كاملة دون إقامة الصلاة وإتيان بقية الفرائض الدينية. وكأنه بهذا العمل يريد القول بأنه لم ير في تعاليم القرآن منتجي له من عذاب النار !! أو كذلك الذي يصعد شجرة قرب منزله ويتنلى منها رأساً على عقب فيختتم القرآن؛ حتى قيل إن عبيه قد أدميما من شدة الألم !!

إن المؤثر عن التعاليم الدينية هو أن " دين الله لا يقاس بالعقل " وليس ثم لأحد من الناس حق التشريع، بل هو حق لله وحده العارف بما يحتاجه الخلق، ومن يدعي غير ذلك فإنه ينسب النقص والفقر إلى القرآن ؛ الكتاب الذي فيه حتى الأرش في الخلش كما يقول الإمامان المعصومان الباقر والصادق عليهما السلام. إن التقوى والاجتهاد في ممارسة العمل الصالح المرسوم في القرآن الكريم وروايات المعصومين (عليهم السلام) هو الذي يهيء لنا معرفة الله، وهو الذي يجعلنا من يحب الله اليهم الإيمان ويزينه في قلوبهم.

أما التفكير في آيات الله جل شأنه فهو أمر ينتهي بنا - بلا شك - إلى الإيمان بالله والتقدم على طريق توحيدته. ولقد كان النبي الأعظم محمد صلى الله عليه وأله يقوم في الليل ليصل إلى نعمه، ثم يقوم لصلة أخرى، وهكذا إلى الثالث الأخير حيث لم يكن ينام فيه. ثم يخرج المرة بعد الأخرى وينظر إلى السماء والنحوم ويقرأ: **﴿هُوَ الَّذِينَ يَذْكُرُونَ اللَّهَ قِيَاماً وَقَعُوداً وَعَلَى جُنُوبِهِمْ وَيَغْكُرُونَ فِي خَلْقِ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ رَبُّنَا مَا خَلَقْتَ هَذَا بَاطِلًا سُبْحَانَكَ فَقِنَا عَذَابَ النَّارِ﴾** (آل عمران/١٩١)

إن التفكير في النجوم يهدبك إلى معرفة الله، كذلك التفكير في الأفلак والشمس والقمر، وفي حياة الناس والخلائق، وحتى في معيشة النملة الصغيرة كيف تتحرك وكيف تستطيع أن تحمل ما يفوق وزنها سبع مرات، وفي معيشة النحله وكيف ألهما الله جل جلاله أن تصنع خليتها الجميلة والحقيقة وأن تخزن العسل لها ولغيرها؛ تفكّر في الورود وتفكّر في طبيعة الانسجام بين أعضاء الطبيعة؛ تفكّر في خلقك، في عينيك ويديك وصحتك وفي ألوان وأقسام النعم التي تحيط بك؛ تفكّر في حزنك وفرحك.. انتظري إلى اختلاف الألوان والالسن وانسجام الأمور، كل شيء يهدبك إلى ربك. فإذا تدبرت بفكرة البصیر لا شك أن الله سيزيديك من عنده معرفة وإيماناً. وهذا هو العرفان الإسلامي الذي لا يحتاج منك أن تذهب يميناً وشمالاً، كما تنقل القصص عن رابعة العدوية - وهي من المتصوفين المعروفين - حيث كانت جالسة في غرفتها الحالكة الظلماً وكان اليوم ريعياً مشرقاً فدعاهما خادمهما إلى أن تمنع ناظريها بمنظر الورد والأشجار والجمال الخلاب على ضفاف نهر دجلة، فأجابته وهي مغمضة العينين من داخل غرفتها

الضيقة : أن أدخل عندي حتى تنظر إلى الخالق دون المخلوق !! وكأن الخالق في الظلم، أو أنها في غنى عما خلق الله وسخره للناس ودعاهم إلىأخذ العبرة منه !!

## البداء تجلي إرادة الله

يواجه الانسان في طريق المعرفة مشكلة كبيرة، تمثل في عدم معرفته وإدراكه للعلاقة بين الخالق والمخلوق؛ وبتعبير فلسفى : العلاقة بين القديم والحدث، الوجود والعدم، الثابت والمتغير، النور والظلمة.. بين الجوانب الايجابية في الحياة وبين الجوانب السلبية. ومن جراء ذلك أثبت الانسان عجزه، فكانت الحاجة ملحة للغاية الى هدى الله ورسالته وأنباته وحججه القائمين بالحق في الأرض.

لقد عجزت البشرية عن ادراك نوعية العلاقة بين هذين البعدين، كما انها عجزت عن اكتشاف الحل المناسب ؟ فمن جهة يرى الانسان في الطبيعة الخير والنور والعلم والعدالة والحكمة والنظام التقي، لكنه يرى في الجانب الآخر الشر والظلم والجهل والتعدى والطغيان، فما ترى هل أن خالق النور هو خالق الظلام ؟ وهل أن موجد الخير هو نفسه موجد الشر ؟ وهل الذي يسبغ علينا نعماته ظاهرة وباطنة هو ذاته الذي يتليانا بالبلاء العظيم ؟ وهل هو الذي يقدر الحروب والآسي والزلزال والکوارث .. أم هو غيره ؟

وهذه التساؤلات ومثيلاتها هي التي حدت بالعقل البشري إلى الانحراف عن الصراط المستقيم. فتصورت نظرية فلاسفة الفرس القدماء أن في الكون الهين إثنين: إله الخير (أهورامزدا) وإله الشر (أهريمن). فقال بعضهم بوجوب عبادة إله الخير لأنّه مصدر الخير والنور، فلنلنك هم يبعدون النار لأنّها تصوّر مباشر للنور. وذهب بعض منهم إلى لزوم عبادة إله الشر لكسب وده على الأقل ! ولأنّ إله الخير إله رُؤوف بالناس ولا يتحمل صدور عقوبة منه تجاههم ؛ ثم إنّه في غنى عن عبادتهم.. وعليه فقد عبد هؤلاء الشيطان لأنّه رمز الشر ؛ وقد مثلوه بالطاوس.

أما أصحاب منصب المانوية فقد اعتنقوا بثنائية الإله ؛ فمنهم من قال بأنّ الخالق والمخلوق ليسا في الحقيقة إلا شيئاً واحداً، وفي ذلك اتحاد (الواجب) و(الممكّن) اتحاد وجود ؛ مؤكدين بأنّ الوجود ليس أجزاء متفرقة، بل هو وحدة واحدة، تقسم قسمين: إله وعبد لله. وبعد الإله ليس إلا إليها، ولكن بدرجة متفاوتة. وأكملوا أيضاً بأنّ قضية الاتحاد هذه تشبه تماماً أصل الماء وروافده وسوانحه أو البحر وأنهاره ؛ حيث تبحر أشعة الشمس بعض ماء البحر فيتحول إلى غيم ممطرة ثم يملاً المطر السفوح والوديان فيتجمع على هيئة أنهار تصب في نهاية المطاف في البحر وهكذا.. وقد أدخلت هذه الفكرة - بهتاناً - في الديانة المسيحية حتى ادعى المسيحيون أنّ المسيح ابن الله، ﴿سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى عَمَّا يَصِيفُونَ﴾ (الانعام/١٠٠). وتبعاً لنلنك فإنّ البعض يعزّو الصراع بين النبي موسى بن عمران عليه السلام وفرعون إلى أسباب غير الأسباب المعروفة، ويعتقد بأنّ موسى كان يويد بأنّ فرعون إله ولكنه ليس الإله الوحيد ؛ وإنّ كلّ الناس آلهة.

وقد تسربت هذه الفكرة الى بعض الصوفية ممن كان يصر على إن الانسان سواء توجه الى الكعبة أو الى بيت الأصنام فانه في الواقع لا يبعد سوى إله واحد ؛ فالملخص هو المقصود !!!

وتوجه قسم ثالث من الفلاسفة - لحل هذا الاشكال - الى إنكار الخالق أو إنكار المخلوق، و قالوا بأن الكون عبارة عن شعلة أزلية متوجهة كانت ولا تزال، وهذه مقوله الماركسيين الماديين. او أن بعضهم أعترف بوجود الخالق ولكنه انكر وجود المخلوق، مؤكداً بأن الكون بعظمته ليس إلا خيالاً ومن نسخ الاحلام، وهذه مقوله السفسطائيين وهم لا يزالون موجودين.

ثم اعتقاد آناس آخرون - من طوع لحل الاشكال المتقدم الذكر - بأن الله كان و كان معه المخلوق أبداً منذ القدم، وقد تاه هؤلاء في بحر الاستلة والاشكالات التي تعرضت له نظرتهم الجوفاء هذه.

لقد دخلت الفلسفة البشرية الوضعية في متأهات عجيبة، لأنها لم تعرف سر الخلق، والعلاقة بين الخالق والمخلوق. ومن معجزة الاسلام والرسالات السماوية الأخرى أنها حلّت هذا الاشكال لدى البشرية. وهذا ليس بالأمر الهين بالنسبة الى العقلية البشرية، رغم ما يبذلوه من بساطتها ويسراها. فالامر كان بحاجة الى خطوة أولى - إن صحي التغيير -، هذه الخطوة كانت بحاجة الى علم واحتاطة مسبقة بسر التكوين؛ الامر الذي يفتقر اليه الانسان، لأنهم خلقوا ووجدوا بعد وجود الكون أولاً، ولأن فطرتهم قد فسدت الى حد كبير بفعل الجهل والتربية الفاسدة والرغبة في الحجود. إن الرسائلات الالهية تعيد الانسان الى فطرته لحل اشكالية العلاقة بين الخالق والمخلوق.

## مراحل العلم :

ولكى نكتشف سر العلائق علينا أن نذكر مقلعتين:  
أولاً: إن العلم قد يسبق العمل. كما قد يسبق الوجود في كثير من الأحيان، فالمرء يعلم أن الشمس ستشرق غداً في ساعة كثنا من دون أدنى شك، وهو متيقن بأن النار لو سلطت على النبات - مثلاً - فانها ستحرقه. فالعلم هنا سبق المعلوم، فعلاً كان أم وجوداً محراً. وقد يكون العكس هو الصحيح، لأن يقع الحدث ثم يعقبه العلم. وفي بعض الأحيان يتقارن معه، وقد يتوقف عنده في أحيان أخرى دون أدنى تفاوت. فالعلم هو العلم، والله سبحانه وتعالى - كما يبنا فيما سلف - كان عالماً غير معلوم؛ كان يعلم بوجود الكون وماذا سيخلق، كان يعلم سبحانه أن السماوات والارض لو كان فيما الله إلا هو لفسستا، وكان يعلم أن بعض الناس لوردوا إلى الأرض بعد يوم القيمة لعادوا إلى ما نهوا عنه... إنه يعلم ذلك بالرغم من أنه لم يحدث ولن يحدث. فالارض والسماءات لم يكن فيها إلا الله، وأن بعض الناس لم يردوا من النار إلى الدنيا، ولكن علمه سبحانه سابق ومقارن ولاحق، وعلمنا نحن بني البشر قد يكون كذلك. ولكن الفرق بين الحالتين أن علمتنا مكتسب وعلم الله أزلٍ، بل العلم هو ذات الله.

## بين القدرة والارادة :

ثانياً: لابد من التمييز بين القدرة والعلم من جهة وبين الارادة، فقد يعلم الإنسان قانوناً ولكنه يحجم عن تطبيقه لأنه لا يريد ذلك، وقد يريد شيئاً ولكن لا يعلم به. فالمرء يعلم أن الموت حق ولكنه لا يريد، وقد يريد الموت ولكنه يجهل أين هو. ثم إنه ليس هناك تلازم حتمي بين القدرة والارادة. فقد يريد الإنسان شيئاً إلا

أنه لا يقدر على انجازه، وقد يكون قادراً على شيء إلا أنه لا يريد القيام به.  
أن الإرادة هي تلك الشعلة والومضة التي يدعها الإنسان ويتحقق بها الأشياء.  
اذن، فالسؤال المهم والمصيري في بحثنا هو: هل أن الله سبحانه وتعالى كان  
منذ القدم عالماً بما سيخلقه وبما سيقول إليه أمر الخلق من موت وجنة ونار؟ أم  
كان جاهلاً؟!

والجواب: كان عالماً بلا شك. فلو كان جاهلاً به لاستلزم أن يكون محتاجاً  
لغيره لتحصيل العلم به. وهذا يعني أن علم الله لا يحتاج إلى علة، إذ علم الله  
قديم، وهو عين ذاته القدسية وهو علة سائر العلل.  
والأمر كذلك بالنسبة إلى قدرته العجيبة، لأنه حينما شاء أن يخلق، خلق الأشياء  
من دون استشارة أحد ومن دون مساعدة أحد ومن دون تعب "لا تأخذه سنة ولا  
نوم"، وقد جاء في الحديث القدسي: "كنت كتراً مخفياً فأحببت أن أعرف  
فخليقت الخلق..." (١)

فهل كان الله يريد أن يخلق الخلق منذ القدم؟  
كلاً؛ لأنه لو كان كذلك لخلقه منذ القدم، إذ الإرادة تعني التنفيذ والقدرة التي  
تصنع الأشياء، وهي من مخلوقات الله، فالله قد يريد، أي يخلق الإرادة والمشيئة  
فتتعلق بشيء. إن الله تبارك وتعالى لم يقل كلمة "كن" منذ القدم، لأنه لو كان  
قالها منذ القدم، لكان الخلق قد ياماً كذلك، ولخلق الخلق مباشرة.  
إذاً؛ فالله عالم بصير قدير منذ القدم، ولكن من قال إن الله مريد منذ القدم؟  
بلى؛ إن الإرادة حادثة حيضاً وكيفما ومتى ما يشاء رب العزة والجلال.

---

(١) بحار الانوار / ج ٨٤ / ص ١٩٩ / رواية ٦.

إن علم الله حل حلاله قديم وقدرته قديمة، ولكن إرادته ومشيئته حادثة ومخلوقة له سبحانه، يقول "كن فيكون". فهو قد خلق الإرادة ثم خلق الأشياء ب تلك الإرادة، لا لنقص وإنما لحكمة فذة.

### إرادة الله كلمة :

والقرآن الكريم يشير بوضوح إلى هذه الحقيقة؛ والتي أن فعل الله ما هو إلا خلق من خلقه، فهو يبين بأن إرادته كلمة وأمر حيث قال : ﴿إِنَّمَا الْمَسِيحُ عِيسَى ابْنُ مَرْيَمَ رَسُولُ اللَّهِ وَكَلِمَتُهُ الَّتِي مَرَيْمَ...﴾ (النساء/١٧١) وقال : ﴿وَتَمَتْ كَلِمَتُ رَبِّكَ صَدِقًا وَعَدْلًا...﴾ (الانعام/١١٥) وقال أيضاً : ﴿وَكَلِمَةُ اللَّهِ هِيَ الْعَلِيَا﴾ (التوبه/٤٠) وأكد أيضاً : ﴿وَلَوْلَا كَلِمَةُ الْفَضْلِ لَقُضِيَ بِنَفْسِهِمْ﴾ (الشورى/٢١) وجاء أيضاً : ﴿إِذَا قَضَى أَمْرًا فَلَنَّمَا يَقُولُ لَهُ كُنْ فَيَكُونُ﴾ (البقرة/١١٧) ﴿فَاغْفُوا وَاصْفَحُوا حَتَّىٰ يَأْتِيَ اللَّهُ بِأَمْرِهِ﴾ (البقرة/١٠٩)

وثمة ملاحظة جديرة بالبحث هنا، وهي إن لفظة الإرادة - من حيث الاستخدام اللغوي - تعني الرغبة والتصميم. فهي بالنسبة إلى الحادث قضية طبيعية، إذ قد تتفق مع فعله التالي لها وقد لا تتفق، فهذا أمر مرهون بتقلب الأحداث ووجود العقبات واستمرار التصميم. ومن ذلك أن أمير المؤمنين علي بن أبي طالب عليه السلام لما قيل له : كيف عرفت الله؟ قال : "عرفت الله سبحانه بفسخ العزائم وحل العقود".<sup>(١)</sup> وهذا يعني أن ثمة إرادة خارجية أقوى تشرف على تصرفات المخلوقات ككل، وأن ثمة فاصلة طبيعية تعزل الإرادة عن الفعل في

(١) بحار الأنوار / ج ٥ / ص ١٩٧ / رواية .

البشر، وأن صاحب الارادة المعزولة لا بد وان يكون متأثراً بصاحب إرادة معايرة، ولو لم يكن الأمر كذلك لوقع المستحيل في معرفة وتميز الارادات وتميز القوى منها عن الضعيف.

ولكن مصطلح الارادة حينما يستخدم للتعبير عن أمر الله وكلمته إنما يعني الفعل مباشرة، إذ إن علمه مطلق (ولا حدود له) كما قدرته وحكمته؛ وليس من المتصور أبداً أن يحجز الله أمر من الامور دون إرادته وفعله، وليس من المتصور أن يحجز فعل الارادة الالهية ندم أو إعادة حسابات، لأن ذلك يستدعي افتراض طرف محدد - كإله ثان مثلاً - يعيق تصرفات الإله أو يشوش عليه علمه وفكرة، ويستدعي - أيضاً - حصول فوضى ووقوع ضحايا حسب رغبة الإله النابعة عن عدم مطليقة العلم والقدرة والعدالة في ذات الخالق. والله جل جلاله يقول في هذا الاطار : ﴿لَوْ كَانَ فِيهِمَا عَالِهَةٌ إِلَّا اللَّهُ لَفَسَدَتَا فَسَبَّحَانَ اللَّهِ رَبِّ الْعَرْشِ عَمَّا يَصِفُونَ \* لَا يُشَكِّلُ عَمَّا يَفْعَلُ وَهُمْ يُشَكِّلُونَ﴾ (الإنياء/ ٢٢- ٢٣) ويقول تبارك وتعالى : ﴿ظَاهَرَ الْفَسَادُ فِي الْبَرِّ وَالْبَحْرِ بِمَا كَسَبَتِ أَنْدِيَ النَّاسِ﴾ (الروم/ ٤١) وفي هذه الآيات إشارة واضحة إلى أن تعدد الآلهة يوجب الفوضى، والله كان قبل ذلك قد بين لنا في آياته الكريمة صفات الإله وما ينبغي أن يكون عليه من أحديّة ووحدانية. ثم يشير الله أيضاً إلى أن مظاهر الفساد المشاهد من قبل الناس إنما وقع من جانبهم هم، لأنهم ليسوا متصفين بصفات الإله التي تشمل العدل والحكمة.

إن الله جل ثناؤه قادر في اللوح المحفوظ بمصير الإنسان، في أية لحظة يولد، ومن أي والدين، وفي أي أرض، وبأية حالة، شقي أم سعيد، غني أم فقير، عالم أم

جاهل، كيف يعيش، ومتى يموت، وبأي سبب، وفي أية أرض ، ثم قدر صورة عاقبتة.. هذه الأحوال كلها مكتوبة في لوح الله المحفوظ، ولكنها لا تعبّر عن الارادة، بل هي مجرد تحطيط شامل لكافة جزئيات الحياة.

وكما تقدّم، فإن الله إذا قدر شيئاً لا يعني العجز عن تغيير ما قدر، وهو قادر أيضاً على أن يسلب العبد ما أعطاه وأن يعطيه ما منه من قبل. وقد بحثنا مفهوم الآية الكريمة التي تقول : ﴿وَقَالَتِ الْيَهُودُ يَدُ اللَّهِ مَغْلُولَةٌ غُلْتُ أَيْدِيهِمْ وَلَعْنَا بِمَا قَالُوا بَلْ يَدَاهُ مَبْسُوطَاتٍ يُفْقِدُ كَيْفَ يَشَاءُ﴾ (المائدة/٦٤) فلو كانت إرادته بالاتفاق قديمة لقضي الأمر ولم يكن بالله من حاجة إلى التأكيد بأن يديه لا تزالان مبسوطتين ؛ مع ملاحظة استخدام صيغة المضارع في كلمة الاتفاق حيث قال: ينفق ولم يقل أنفق.

الله أعظم من أن يوصف :

وقد يسأل الإنسان عن كيفية و Mahmah الارادة الالهية، وكيف يخلق الله تعالى فعله، وما هو لون الارادة وصورتها ؟؟

في معرض الاجابة على ذلك، أكفي بالحديث عن المخلوق وعدم التحدث عن المخلق بهذا الخصوص. فالله سبحانه لا يقال له كيف وبأية صورة، إذ هو المصور وليس المتصور. ومن يتوهّم ويتخيل أن بإمكانه تحديد الذات الالهية وأفعالها فهو في ضلال بعيد، وهذا التوهّم في التعمق سيلفّعه إلى الكفر. و كنت قد أكدت من قبل أن أفضل الأذكار هو قول "سبحان الله" أي الاعتراف بعجز الذاكر عن معرفة ذات الله، وفي لحظة الاعتراف يشرق رب سبحانه وتعالى لعبدة من أنواره المقدسة ما يعرفه بنفسه. فمن يتوهّم الله يتحدى كبرياته وعظمه،

والله لا يعرف نفسه من يضره في نفسه التحدى. أما نو الحظ العظيم الذي يتلقى هذه المعرفة ويفسر الله قلبه بنور الإيمان فهو من يخضع لله ويخشى أمام كبرائه وجبروته ولا يفكّر بالسمو إلى درجة الله وبمارزته في كبرائه وقدسه، والله قدوس سبوح منزه، وهو أعظم من أن يوصف.

### البداء (١) تجلي إرادة رب :

من وجهة النظر اللغوية تعني كلمة (البداء) : (الإنشاء) وليس الظهور، فهو إنشاء بعد إنشاء وإرادة بعد إرادة. أي إن الله سبحانه وتعالى يعلق وقوع حدث معين على شروط معينة وظروف خاصة، كما الحال في نسخ بعض الآيات الكريمة التي كان أنزلها على الرسول صلى الله عليه وآله الواقع معين قبلها بعد تغير هذا الواقع، وقد قال ربنا : ﴿مَا نَسَخْ مِنْ آيَةٍ أَوْ نُسِّيَّهَا ثُمَّ بَخْرَىٰ مِنْهَا أَوْ مِثْلَهَا﴾ (البقرة/٦٠) أي ننزل خيراً من، أو مثل ما يلاهم واقعكم تبعاً لشروط خاصة. وقال كذلك : ﴿يَمْحُوا اللَّهُ مَا يَشَاءُ وَيُثْبِتُ وَعِنْدَهُ أُمُّ الْكِتَابِ﴾ (الرعد/٣٩) و ﴿لِلَّهِ الْأَمْرُ مِنْ قَبْلٍ وَمَنْ بَعْدُ﴾ (الروم/٤) وقد جاء في الروايات: "صلة الرحم تزيد في العمر". (٢) بمعنى أن الله يقدر للإنسان من العمر أربعين عاماً - مثلاً - ولكنها يصل رحمه فيكتب الله له مرة أخرى مدة جديدة وأطول.. حسب حكمته البالغة.

(١) البداء في اللغة بمعنى الظهور و(النشاء) ففي القاموس بدا له في الأمر بدئاً وبداية: نشا له فيه رأي، وفي المنجد: بدا له في أمر عطر له فيه رأي (نبهات في المبدء والمعاد لأية الله مرواريد ص ١٩٠)

(٢) بحار الأنوار / ج ٥ / ص ١٣٨ .

وقفة النبي يونس عليه السلام تشير الى هذه الحقيقة وهي قدرة الله على الفعل والارادة متى يشاء وكيف يشاء، إذ أمره الله تعالى بمعادرة المدينة لأن العذاب سينزل على قومه، فامتثل الرسول لهذا الامر، ولما عاد بعد مدة وجد المدينة والقوم على ما تركهم عليه، فلا عذاب نزل ولا قوم هلكوا. فسأل ربه متعجبا عن سر ذلك، فاتبأه الله بأن قومه قد آمنوا قبيل وقوع العذاب، فانتفت حكمة العقاب. فقال سبحانه : ﴿فَلَوْلَا كَانَتْ قَرِيَّةٌ ءَامَنَتْ فَتَعَاهَدَ لِيَمَاهِنَهَا إِلَّا قَوْمٌ يُونُسَ لَمَّا ءَامَنُوا كَشَفْنَا عَنْهُمْ عَذَابَ الْحِزْنِ فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَمَنْعَاهُمْ إِلَى حِينٍ﴾ (يونس/٩٨).

ومعنى البداء أن العالق قدر لك - مثلاً - أن تكون شيئاً بسبب شقاء أبيك، أو بسبب جريمة ارتكبها، أو بسبب الظروف المحيطة بك، ولكنه قد يمحو سيناثك ويكتب - مرة أخرى - لك السعادة بقدرته اللا متناهية بعد أن تضرعت إليه بالعمل الصالح والبكاء والتودد والتسلل في إحدى الليالي العظيمة كليلة القدر المباركة - مثلاً.

وإن الاعتقاد والإيمان بهذا الواقع لا ينافق الفطرة أبداً، بل هو أقرب ما يكون إليها...

وإذا كان الواقع غير ما نذهب اليه فإن ذلك يعني أن الله سبحانه وتعالى قد كتب على جميع الناس أن يعبدوه وأن يعملوا صالحاً، في حين أنه قد قدر لهم مقاديرهم ومصائرهم المتعددة والمختلفة، وهذا عين التناقض. فلو كان قد قدر لنا أن تكون سعداء أو أشقياء ونحن في بطون أمهاتنا -ولا محيسن عن تغير ذلك- فما معنى أن يأمرنا جميعاً بالسعى نحو السعادة والخير، ونهاناً أن نقع في مهابي

الشقاء؟! بل وما معنى أمره بأن ندعوه وأنه قريب مجيب؟ فتحن إذا نفينا الاعتقاد بمبدأ البداء وتملصنا عنه يكون لزاما علينا أن ترك العبادة والعمل الصالح ونقف مكتوفين في الأيدي بانتظار مصيرنا، بل يكون الأحرى بنا أن نطلق العنان لأنفسنا ونتنعم بملذات الدنيا - حلالها وحرامها - لنكون قد ضمننا إحرازاً واحدة من الثنتين - على الأقل - للذات الدنيا لا سيما وأننا نجهل مصيرنا في الآخرة!!

إذا عدنا إلى قصة النبي يونس عليه السلام مرة أخرى نكشف الكثير من الحقائق، وذلك لمعالجتها قضية شديدة الأهمية بالنسبة للعقيدة الإسلامية. فهذا النبي العظيم كان قد دعا الله على قومه بأن يذيقهم العذاب بکفرهم فاستجاب الله له وأنبأه بأن العذاب واقع في الساعة الفلانية، ولما حلّت ساعة المصير غادر النبي المدينة وكان على يقين بأن العذاب واقع بهم، وحينما أراد العودة سأل بعض الناس عن الخبر فقيل له إن قومه يعيشون على ما يرماهم ولم يمسهم عذاب. فذهب مغاضباً وركب إحدى السفن لا لوجهة معينة، فأعراض أهل السفينة حوت عملاق، فاقتربوا فكانت القرعة على النبي يونس بالذات رغم تكرار الاقتراع عدة مرات فأخليوه ورموه إلى فم الحوت وابتلعه، فبقى مدة في بطنه الحوت سجينًا. وقد يكون هذا جزاء لاحتمالات عديدة: لأنه دعا على قومه في عجل أو أنه لم يتوجّل في نفوس قومه ليعرف ما تبقى فيها من أمل بالله العلي الكبير، أو يكون لعدم سؤاله من الله عن السبب في رفع العذاب عنهم...

فكان جزاؤه أن يبقى في بطنه الحوت إلى يوم يبعثون، لكنه دعا الله مرة أخرى، يملأه الاعتقاد بأن من السهل اليسير على الله أن يغير في مصيره المقدر. فاستجاب له الله ونجاه من الغم، وكل ذلك ينحي المؤمنين من الحوادث والمقدار...

لقد آمنت قرية يونس عليه السلام في الوقت المناسب، وذلك حينما هرعت إلى عالم رباني لها تسأله عن خروج يونس وتهديده لهم بالعذاب، فأمرهم هذا العالم بالخروج جميعاً إلى الصحراء والتخلل إلى الله، ففعلوا بكل إخلاص ما أمروا به، فرفع الله عنهم العذاب بعد أن كاد يمس رؤوسهم من قربه منهم.. وهكذا نفعهم دعاؤهم وبدالله في شأنهم، ودعا يونس إلى ربه أن ينقذه من بطش الحوت ففعل وهذا هو البداء.

### آيات في البداء :

رواية أخرى تؤكد بأن الله ﷺ فعال لما يريد أي مطلق وجوه وكيفيات الفعل، لا يعجزه شيء؛ وأخرى : ﴿وَلَا تَقُولُنَّ لِشَيْءٍ إِنِّي فَاعِلٌ ذَلِكَ غَدَّاً \* إِلَّا أَنْ يَشَاءُ اللَّهُ وَإِذْكُرْ رَبَّكَ إِذَا نَسِيْتَ وَقُلْ عَسَى أَنْ يَهْدِيَنِي رَبِّي لَا أَقْرَبَ مِنْ هَذَا رَشْدًا﴾ (الكهف/٢٣-٢٤) وفي آية أخرى : ﴿وَإِذَا سَأَلْتَكُمْ عِبَادِي عَنِّي فَإِنَّمَا قَرِيبُ أَجِيبُ دَعْوَةَ الدَّاعِ إِذَا دَعَانِ فَلَيْسَتْ جِيْئُوا إِلَيَّ وَلَيُزْفِنُوا إِلَيَّ لَعَلَّهُمْ يَرْشَدُونَ﴾ (البقرة/١٨٦). إن الله يستجيب لكل مؤمن إذا أزاح عن نفسه حجب الذنوب والاعتقادات الباطلة، والمؤمن إذا ما دعا الله فإنه يدعوه بأمل عظيم وهو معتقد بأن ربه س يستجيب له، كما قال النبي يوسف عليه السلام لأخوه : ﴿قَالَ سَوْفَ أَسْتَغْفِرُ لَكُمْ رَبِّي إِنَّهُ هُوَ الْفَقُورُ الرَّحِيمُ﴾ (يوسف/٩٨)

### احاديث في البداء :

أما الروايات الشريفة المأثورة عن النبي وأهل بيته فقد وصفت عقيدة البداء أعظم وصف، حتى كان منها : " ما عبد الله بمثل البداء." (١) فمن يعبد إليها ميناً

(١) بحار الأنوار / ج ٤ / ص ١٣٢ / روایة .٧٠

وعاجزاً ومحلوداً ومغلول اليدين، فهو عاجز عن عبادة الله حقاً. ومن اعتقد بأن الله فعال لما يشاء فقد اعتقد بصفة القدرة الألهية ومارس دوره في إطار هذه الصفة بالدعاء والفعالية فهو قد عبد الله بأحسن ما يكون.

وقال أبو عبد الله الصادق عليه السلام : " ما بعث الله نبياً قط حتى يأخذ عليه ثلاثة ؛ الإقرار لله بالعبودية وخلع الانداد وأن الله يمحو ما يشاء ويثبت ما يشاء ". (١)

وقال أيضاً : " ما تنبأنبي قط حتى يقر لله تعالى بخمس ؛ بالبداء والمشيئة والسجود والعبودية والطاعة ". (٢)

وفي رواية أخرى ؛ قال أبو جعفر الباقر عليه السلام في العشية التي اعتلى فيها علة الموت : " ما أرسل الله نبياً من أنبيائه إلى أحد حتى يأخذ عليه ثلاثة أشياء. قلت : وأي شيء هي يا سيد؟ قال : الإقرار لله بالعبودية والوحدانية، وأن الله يقدم ما يشاء، ونحن قوم - أو نحن عشر - إذا لم يرض الله لأحدنا الدنيا نقلنا إليه ". (٣)

وفي رواية أخرى عن الإمام الصادق عليه السلام : " لو علم الناس ما في القبور بالبداء من الأجر ما فتروا عن الكلام فيه ". (٤)

وفي نهاية هذا البحث نؤكد بأن مشكلة الإنسان الكبرى على الأرض تكمن

---

(١) بحار الأنوار / ج ٤ / ص ١٠٨ / رواية .٢٤

(٢) المصدر / ج ٤ / ص ١٠٨ / رواية .٢٣

(٣) المصدر / ج ٢٧ / ص ٢٨٦ / رواية .٣

(٤) المصدر / ج ٤ / ص ١٣٣ / رواية .٧٠

في أنه قليلاً ما يؤمن بأن الله يفعل ما يشاء ؛ وبكلمة ثانية: إن القنوط هو العامل المسئب في جمود حركة البشرية نحو الله، وبالتالي وقوعها في مطبات دنيوية خطيرة، فضلاً عن مصيرها الآخر وهي المعلوم.

## سمات منكري البداء

بسبب خطأ الإنسان في فهم سر الخلق، وبسبب دخول بعض النظريات الفلسفية القديمة في جوهر الثقافة البشرية ؟ بسبب ذلك اتخذ الناس مناهب باطلة وبعيدة للغاية عن الحقيقة، وصبت هذه المناهب حركة البشرية ككل بصبغة لا تناسب مع الغاية من وجوده.

وتعتبر عقيدة "البداء" من جملة العقائد التي احيطت بالنظريات البشرية الباطلة التي ما أنزل الله بها من سلطان، وكانت هذه النظريات ولا تزال تسم بسمات عديدة، منها :

وجف قلم التقدير !.

أولاً : الحمود المطبق والكامل في فهم الحياة ؛ حيث تعتقد الفلسفة المناهضة لعقيدة البداء بأن الحياة البشرية حياة حامدة غير متحركة، ذلك لأنها حينما لم تؤمن بقدرة الله اللامتناهية، أدى بها هذا الأمر إلى القول بأن قلم التقدير الالهي قد جف نهائياً، وهو عاجز عن التغير أساساً...

وبطبيعة الحال فإن هذا الاعتقاد هو اعتقاد مخالف لوجودان الإنسان، فالمرء إذا اعتقد بأن تطور الطبيعة قد توقف وانتهى تقديرها، فإنه سيكفي بيده عن التأثير فيها بأي شكل من الأشكال، وهذا ما نطلق عليه بالقدرة. وبتعبير آخر: إن على الإنسان - حسب هذه النظرية - الخضوع للحوادث الطارئة عليه ؛ شاء أم أبي، وليس عليه أن يغير شيئاً مما يجري حوله. ولا شك إن وراء نشر مثل هذا الاعتقاد أيداد يهمها أن لا يكون بنو البشر سوى موحودات جامدة ومجرد جثث متحركة... ولا شك أيضاً أن الطواغيت وجبارية البشر هم الذين أكروا على مثل هذه المقوله الباطلة، إذ قالوا للناس: بان السلطات الحاكمة -أية سلطات- إنما تعبّر عن ارادة الله ولا يجوز مقاومتها، ذلك لأنهم يتسلطون بان حكم هذه السلطات هل جاء بتقدير من الله أم من دون تقدير الهي؟ فإذا كان بتقدير الله فكيف يستطيع المخلوق تغيير ما رسمه العالق في الأزل؟ وإذا لم يكن بتقدير الهي فكيف يجري في الكون ما لم يقتره الله؟!

هذه هي السمة الأولى التي اتسمت بها الفلسفة في العمق، ولم تستطع الفلسفة البشرية التخلص منها حتى الآن، لأن جوهرها وجنرها التاريخي ضارب في القدم، إضافة إلى ما تركه الوجهة الثانية من تكوين غرائز الإنسان وطبيعته الراغبة في الحمود والتناقل إلى الأرض وتبرير الذنوب وعدم التطور، وإلى ما تخلفه الظروف المؤاتية لا استمرار الجهل من قبيل استمرار الجبارية والطواغيت في إغفال الناس.

لا.. للمسؤولية..

ثانياً : إن الفلسفة القائمة على فكرة عجز الله عن التغيير والتبديل، توحى بشكل مباشر بتهميشه فكرة مسؤولية الإنسان، وأنه خليفة الله باتخاب الله ذاته. في

حين إن الله تعالى يقول بكل صراحة في قرآنـه الكـريم : ﴿إِنَّا عَرَضْنَا الْأُمَانَةَ عَلَى السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَالْجِبَالِ فَأَيْنَ أَن يَخْمِلْنَاهَا وَأَشْفَقْنَاهَا وَحَمَلْنَاهَا إِلَّا نَسَانٌ﴾ (الاحزاب/٧٢) بمعنى إنـ الإنسان قد قبل تحـمـل المسـؤـولـيـة الكـبـيرـةـ فيـ هـذـاـ الـكـونـ، فـاستـحقـ أنـ يـكونـ الـخـلـيـفـةـ فيـ الـأـرـضـ، لـأنـ طـبـيـعـةـ خـلـقـتـهـ التـيـ وضعـهاـ اللـهـ فـيـ تـطـابـقـ كـلـ التـطـابـقـ مـعـ بـنـودـ هـذـهـ المـسـؤـولـيـةـ الـكـبـيرـةـ.

ولـقدـ كانـ ضـمـنـ الشـرـائـعـ التـيـ آمـنـتـ بـالـقـدـرـ إـيمـانـاـ مـطـلـقاـ - بـعـدـ الـيـهـودـ وـالـأـغـرـيقـ وـمـجـمـوعـةـ الـطـوـاغـيـتـ - الـخـوارـجـ ؛ الـذـينـ كـانـواـ يـعـرـفـونـ بـالـقـرـاءـ فـيـ مـجـتمـعـ الـكـوـفـةـ فـيـ ظـلـ إـمامـةـ أـمـيـرـ الـمـؤـمـنـينـ عـلـيـهـ السـلـامـ، فـهـنـاـ عـبـدـ الرـحـمـنـ بـنـ مـلـجمـ - لـعـنـهـ اللـهـ - حـيـنـاـ سـيـقـ إـلـىـ الـإـمـامـ بـعـدـ مـحاـوـلـةـ الـاغـيـالـ الـآـتـمـةـ قـالـ لـهـ أـمـيـرـ الـمـؤـمـنـينـ : "أـبـسـ الـإـمـامـ كـنـتـ لـكـ حـتـىـ جـازـتـيـ بـهـذـاـ الـجـزـاءـ؟" فـأـجـابـهـ الـمـجـرمـ : يـاـ أـمـيـرـ الـمـؤـمـنـينـ أـفـأـنـتـ تـقـدـمـ فـيـ النـارـ؟ (١) أـيـ إـنـ اـسـمـيـ مـكـوبـ فـيـ سـجـلـ أـهـلـ النـارـ قـبـلـ أـنـ اـصـبـيـكـ بـهـذـاـ الـمـقـتـلـ، فـلـمـاـ تـحـاـولـ تـوـبـيـخـيـ وـتـأـنـيـيـ عـلـىـ فـعلـتـيـ؟! وـبـكـلـمـةـ : إـنـ جـوابـ اـبـنـ مـلـجمـ يـوـحـيـ بـأـنـ لـيـسـ مـسـوـلـاـ عـنـ جـريـمـتـهـ، وـإـنـماـ الـقـدـرـ هـوـ الـذـيـ قـتـلـ إـلـامـ عـلـيـهـ السـلـامـ...!

إـنـ الـمـنـاهـضـيـنـ لـعـقـيـدـةـ الـبـلـادـ يـؤـكـلـونـ - بـكـلـ جـهـلـ - أـنـ اللـهـ قـدـ أـكـمـلـ الـأـمـورـ، وـأـنـ أـصـحـابـ الـحـنـةـ مـعـيـنـونـ وـمـسـتـخـبـونـ، وـأـنـ أـصـحـابـ النـارـ مـعـيـنـونـ وـمـسـتـخـبـونـ كـنـلـكـ.

### لـاـ تـقـيـيـرـ فـيـ الـحـيـاـةـ :

ثـالـثـاـ : إـنـ فـلـسـفـةـ إـنـكـارـ الـبـلـادـ تـضـطـرـ إـلـىـ إـنـكـارـ الـمـعـاجـزـ وـالـنـبـوـةـ وـحتـىـ الـمـعـادـ. فـهـيـ تـقـسـرـ الـأـعـجـازـ تـفـسـيرـاتـ مـادـيـةـ بـحـثـةـ، وـتـعـزـوـهـاـ إـلـىـ قـوـانـيـنـ طـبـيـعـيـةـ لـمـ يـتوـصلـ

(١) بـحـارـ الـانـوارـ / جـ ٤٢ / صـ ٢٨٧ / رـوـاـيـةـ ٥٨.

الانسان الى كشفها بعد. إذ لا البشر باستطاعتهم تغيير القانون، ولا المادة لديها قابلية تغيير ذاتها، ولا الله نفسه بقدار على تحاوز ما وضعه من قوانين. واما بالنسبة الى النبوة فان جوهر هذه الفلسفة يخالفها ويتناقض معها، لأنها خرق لقوانين الطبيعة. وفلاسفة هذه المدرسة يعتقدون بأن من يدعى النبوة إنما هو إنسان ينمو عقله عبر الدراسة واكتساب التجارب فيصبح عملاقا فكرييا فسيميه الناس نبياً. وقد جوبه النبي عيسى عليه السلام بذلك فعلا، حيث قال له بعضهم لما دعاهم الى الله حل وعلا : إنك نبي العقول الدنيا فقط، أما نحن فقهي غنى عنك، باعتبار أنهم من حيث الدراسة والتفكير يقفون وإياه في مستوى واحد !!

وبخصوص موقفهم من المعاد والرجوع الى الله وجود الجنة والنار التي يتحدث عنها القرآن الكريم ويأمرنا بالإيمان به، فهم يؤلونه مختلف التأويلات، ولقد كان (الحلاج) يعتقد بأن الجنة الحقيقة هي معرفة الولي، وأن النار الحقيقة هي الجهل بالولي. وباعتقاده أن من الممكن للولي أن يضع الأمور في غير قابليها، وهو يقول بأن من المستحيل أن يرجع هذا الجسم الى هيئة بعد الممات..

أما النظرية الاسلامية فهي توّكّد على حرية الانسان في تصرفاته، وأن كل ما يجري عليه من خير وشر فيما كسبت يداه، وهو بما كسب رهين، وأنه مهما تكاثرت على الانسان الذنوب فإن له أمللا في التخلص منها عبر التوجه الى الله سبحانه وتعالى والانابة إليه.

فالنظرية القرآنية تتقدم - من دون شك - على بقية النظريات، وهي تحدد قابليات الانسان ومسيره ومصيره عبر أفكار ثلاث :

- ١/ كونه حراً مختاراً فيما يقوم به من أعمال.
- ٢/ كونه مرتبطاً ارتباطاً مباشرًا بما يحيط به من حوادث؛ سواء تلك التي تخصه، أو تلك التي تخص الطبيعة.
- ٣/ كونه قادرًا على التخلص من أعمال الشر التي قام بها، والتي من شأنها أن تؤدي به إلى السقوط؛ أي قادر على خلق مصيره، وقدر على تغييره.
- أما الفكر الفلسفي الحامد فيقول: إن الإنسان والمجتمع والطبيعة والملائكة والله سبحانه عاجزون عن تغيير الموجود، وأن الأمر قد انتهى منذ أن خلق الله الكون. وهذا المنطق كما هو ظاهر يناسب الرغبات الاتهازية الكامنة في نفوس الطامعين من الحكم والجبارية الذين يتخذون منه وسيلة لكتب حركة البشرية باتجاه التحرر والتقدم والرغبة في تحمل المسؤولية الحقة.
- ومن هنا ثبتت رجعية هذه الفلسفة وعدم تلائميتها وسلامتها؛ لأنها تتناقض مع الوحدان والفطرة. فهي خطأ وإن تراكمت ملايين المحقق والبراهين على جنوايتيها، لأن وجود الإنسان أقوى دليلاً وأوضح برهاناً ومنهجاً.

### **الإنسان.. حيوان متكلم:**

رابعاً: إن هذه الفلسفة تحول الإنسان إلى حيوان متكلم؛ ليس له من صفات الإنسانية إلا قابلية التكلم، وحتى هذه القابلية لا تسمن ولا تغني... ما دامت إرادة الإنسان معطلة. بينما النظرية الإسلامية ترفع الإنسان وتضعه في مصاف الملائكة، بل وأعلى منهم.

فحينما يخاطب الدين الإسلامي الناس ويؤكد لهم بأن إرادتهم وقرارهم واختيارهم يغير الكون؛ فضلاً عن تغييره لأنفسهم، فهو يمنحهم ملوكوت

السماءات والارض، وذلك بعد ان يشترط عليهم الاتصال بالايامان والصدق.  
ولا يخفى هنا أن هذه الفلسفة الاسلامية لها الافر الابحاثي الاول والاكبر في تربية  
الناس وتنمية موهبهم وتغيير طاقاتهم وإصلاح أمورهم، وذلك لأنه أعطاهم  
الأمل بالتقديم وحثهم على الكدح نحو المطلق حل جلاله .

ومن يقرأ القرآن الكريم ويتدبر في آياته يلحظ بوضوح أن الله تعالى ينسب كل  
الوجود والمحودات إلى قدرته وليس إلى قدرة أخرى، باستثناء أمر واحد فقط  
وهو عمل الإنسان ؛ بمعنى أن الله قادر على كل شيء، ومن آيات قدرته أنه  
أوكل مسیر الإنسان ومصيره إلى الإنسان نفسه، وقد قال سبحانه وتعالى : ﴿إِنَّ  
اللَّهَ لَا يُغَيِّرُ مَا بِقَوْمٍ حَتَّىٰ يُغَيِّرُوا مَا بِأَنفُسِهِمْ﴾ (الرعد/١١) وقال كذلك :  
﴿فَمَنْ يَعْمَلْ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ خَيْرًا يُوَدَّهُ \* وَمَنْ يَعْمَلْ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ شَرًّا يُوَدَّهُ﴾  
(الزلزلة/٨-٧) أي ان المقياس الأول لمستوى حرکة البشر ونوعية مصيرهم هو  
عملهم في الحياة، وليس هناك من تقدیر الهي جامد يحد مصائرهم.

ولإضفاء المزيد من الإيضاح على هذه الفكرة الاسلامية لابد من  
الرجوع إلى أحاديث الأئمة عليهم السلام واحتاجاتهم مع خصومهم  
وتوضيحاتهم لتلامذتهم. ومن ذلك احتجاجات الإمام أبي الحسن الرضا عليه  
السلام الذي عاش في عهد المأمون وعاصر فترة الترجمة والانتشار الفلسفى  
للمدارس الهندية والاغريقية والفارسية والمانوية والزرادشتية والافلاطونية الجديدة ؟  
هذه الفلسفات التي هاجمت المجتمع الاسلامي بفعل التخطيط الفاشل في كيفية  
استيرادها، أو بفعل السياسة المتعمدة للمأمون الذي كان يريد مشاغلة المجتمع  
المسلم بقضاياهم في غنى عنها، ليتمكن من توطيد أركان سلطنته والقضاء على

خصوصه السياسيين تحت غطاء تهم الانحراف الفكري، او بفعل الحرفيات الواسعة التي اتيحت لليهود والنصارى والمجوس لنشر أفكارهم ومعتقداتهم في ظل كبت الأصوات الإسلامية الأصيلة التي كان يطلقها أئمة الهدى وتابعهم.

ومن احتجاجات الإمام الرضا عليه السلام ما كان مع عمران الصابي - وهو من الصابية الذين يعبدون النحوم - قال له عمران : يا سيدى ؟ ألا تخبرني عن الخالق، إذا كان واحدا لا شيء غيره ولا شيء معه أليس قد تغير بخلقه الخلق؟ (١)

قال له الإمام الرضا عليه السلام : " لم يتغير عز وجل بخلق الخلق، ولكن الخلق يتغير بتغييره "

قال عمران : فبأي شيء عرفناه ؟

فقال الرضا عليه السلام : " بغيره ".

قال : فأي شيء غيره ؟

قال عليه السلام : " مشيته واسمها وصفته وما أشبه ذلك، وكل ذلك محدث مخلوق مدبر ".

قال عمران : يا سيدى فأي شيء هو ؟

قال عليه السلام : " هو نور، بمعنى انه هاد لخلق من أهل السماء وأهل الأرض، وليس لك على أكثر من توحيدك إيه ".

قال عمران : يا سيدى أليس قد كان ساكنا قبل الخلق لا ينطق ثم نطق ؟

---

(١) لاحظ التعبير ودقة السؤال حيث يرمي بأن السائل يعتقد أو يتصور بأن العالق كما الشمس او الشماعة التي تتضاءل بفعل العطاء والاضاءة والاحتراق.

قال الرضا عليه السلام : " لا يكون السكوت إلا عن نطق قبله، والمثل في ذلك أنه لا يقال للسراج: هو ساكت لا ينطق، ولا يقال: إن السراج ليضي فيما يريد أن يفعل بنا، لأن الضوء من السراج ليس بفعل منه ولا كون، وإنما هو ليس شيء غيره، فلما استضاء لنا قلنا : قد أضاء لنا حتى استضانا به، فبهذا تستبصر أمرك ". (١) إن الله ناطق منذ الازل، فالقدرة على النطق لديه قدرة ذاتية، وذاته أزل في أزل.. وليس المقصود بالنطق هو التكلم، بل هو خلق الكلام..

وفي محااجحة أخرى قال الرضا عليه السلام لسليمان المروزي وكان من المتأثرين بالفلسفات الديخيلة:

يا سليمان ألا تخبرني عن الإرادة ؟ فعل هي أم غير فعل ؟ قال : بل هي فعل، قال عليه السلام : فهي محدثة لأن الفعل كله محدث.

قال : ليست بفعل.

قال عليه السلام : فمعه غيره لم يزل ؟ قال سليمان : الإرادة هي الانشاء، قال عليه السلام : يا سليمان هذا الذي عبتموه على ضرار وأصحابه من قولهم : إن كل ما خلق الله عز وجل من سماء أو أرض أو بحر أو برع، من كلب أو خنزير أو قرد أو إنسان أو دابة إرادة الله، وإن ارادة الله تحجا وتموت وتذهب وتأكل وتشرب وتنكح وتلد وتظلم وتفعل الفواحش وتکفر وتشرك، فنبرؤ منها ونعاديها ! وهذا حدها.

- فخاف سليمان من هذا الاحتجاج واستأنف قائلاً - : إنها كالسمع والبصر والعلم.

---

(١) بحار الأنوار / ج ١٠ / ص ٣١٢ / روایة ١.

فقال الرضا عليه السلام: "قد رجعت إلى هنا ثانية، فأخبرني عن السمع والبصر  
والعلم أصنوع؟

قال سليمان: لا.

قال الرضا عليه السلام: فكيف تفتيسموه؟ فمره قلتم لم يرد ومرة قلتم اراد  
وليس بمفعول له؟

قال سليمان: إنما ذلك كقولنا مرة علم ومرة لم يعلم.

فقال الرضا عليه السلام: "ليس ذلك سواء، لأن نفي المعلوم ليس بنفي العلم  
ونفي المراد نفي الارادة ان تكون." (١)

وحاء في حديث آخر: "عن محمد بن سنان، عن أبي عبد الله عليه السلام قال:  
سألته عن أول ما خلق الله عز وجل، قال: إن أول ما خلق الله عز وجل ما خلق  
منه كل شيء، قلت: جعلت فدلك وما هو؟ قال: الماء، قال: إن الله تبارك  
وتعالى خلق الماء بحرين: أحدهما عذب، والآخر ملح فلما خلقهما نظر إلى  
العذب فقال: يا بحر، فقال: ليك وسعديك، قال: فيك بركتي ورحمتي، ومنك  
أخلق أهل طاعتي وجنتي. ثم نظر إلى الآخر فقال: يا بحر فلم يحب فأعاد عليه  
ثلاث مرات يا بحر فلم يحب! فقال: عليك لعنتي، ومنك أخلق أهل معصيتي  
ومن أسكنته ناري، ثم أمرهما أن يمترجا فامترجا، قال: فمن ثم يخرج المؤمن من  
الكافر، والكافر من المؤمن". (٢)

وعن علاقة المخلوق الاول بالعالق الأزلبي، فقد جاء في الحديث المأثور عن

---

(١) بحار الأنوار / ج ١٠ / ص ٣٣٣ - ٣٣٤.

(٢) المصدر / ج ٥ / ص ٢٤٠ / روایة ٢٣.

الامام الرضا عليه السلام أَنَّهُ قَالَ فِي جوابِ سُؤالِ عُمَرَ الصَّابِيِّ مِنْهُ عَنِ الْكَائِنِ الْأَوَّلِ قَالَ لَهُ: سَأَلْتَ فَاقْهِمْ: أَمَا الْوَاحِدُ فَلَمْ يَزُلْ وَاحِدًا كَانَ إِلَّا شَيْءٌ مَعْهُ بِلَا حَدُودٍ وَلَا أَعْرَاضٍ، وَلَا يَزَالُ كَذَلِكَ، ثُمَّ خَلَقَ خَلْقًا مُبَدِّعًا مُخْتَلِفًا بِأَعْرَاضٍ وَحَدْوَدٍ مُخْتَلِفَةً... وَاعْلَمُ أَنَّ الْوَاحِدَ الَّذِي هُوَ قَائِمٌ بِغَيْرِ تَقْدِيرٍ وَلَا تَحْدِيدٍ خَلَقَ خَلْقًا مَقْدِرًا بِتَحْدِيدٍ وَتَقْدِيرٍ، وَكَانَ الَّذِي خَلَقَ خَلْقَيْنِ اثْنَيْنِ: التَّقْدِيرُ وَالْمَقْدِرُ وَلَيْسَ فِي وَاحِدٍ مِنْهُمَا لَوْنٌ وَلَا وزْنٌ وَلَا ذُوقٌ، فَجَعَلَ أَحَدَهُمَا يَدْرُكُ بِالْآخِرِ وَجَعَلَهُمَا مُدْرِكِينَ بِنَفْسَهُمَا. (١)

وَقَالَ آيَةُ اللَّهِ مِرْوَارِيدُ عَنْ هَذِهِ الْمَادَةِ الْأُولَى الَّتِي هِيَ أَصْلُ وَجُودِ الْأَشْيَاءِ: تَلَكَ الْمَادَةُ مَعَ وَجُودِهَا - أَيُّ تَكُونُهَا بِاللَّهِ تَعَالَى شَانِهِ - فَاقْدَةُ بَذَاتِهَا لِنُورِ الْحَيَاةِ وَالْعِلْمِ وَالْقَدْرَةِ وَسَائِرِ الْكَمَالَاتِ النُّورِيَّةِ، وَصَبِرَوْرَتَهَا حَيَّةُ عَالَمَةٍ اِنَّمَا هِيَ بِوَجْدَانِهَا ذَلِكُ النُّورُ، كَمَا أَنْ مَوْتَهَا بِفَقْدَهَا إِيَّاهُ. وَإِنَّا نَحْدُ ذَلِكَ الْوَجْدَانَ وَالْفَقْدَانَ فِي اِنْفَسَنَا كُلَّ يَوْمٍ وَلِيلَةٍ بِالْيَقْظَةِ وَالْمَنَامِ، مَعَ كُونَنَا مَوْجُودِينَ فِي كُلِّنَا الْحَالَيْنِ. (٢)

وَقَدْ جَاءَ فِي الْحَدِيثِ أَنَّ الْمَادَةَ الْأُولَى الَّتِي خَلَقَ مِنْهَا الْأَشْيَاءَ (الْمَاءُ) قَدْ حَمَلَتْ دِينَ اللَّهِ وَعِلْمَهُ. فَقَدْ جَاءَ فِي الْحَدِيثِ المَرْوُيِّ عَنْ دَاؤِدِ الرَّقِّيِّ قَالَ: سَأَلْتُ أَبَا عَبْدِ اللَّهِ الصَّادِقِ عَلَيْهِ السَّلَامُ عَنْ قَوْلِ اللَّهِ عَزَّ وَجَلَّ "وَكَانَ عَرْشَهُ عَلَى الْمَاءِ" فَقَالَ: إِنَّ اللَّهَ حَمَلَ دِينَهُ وَعِلْمَهُ الْمَاءُ قَبْلَ أَنْ تَكُونَ أَرْضًا أَوْ سَمَاءً أَوْ جَنَّةً أَوْ إِنْسَانًا أَوْ شَمْسًا أَوْ قَمَرًا، فَلَمَّا أَرَادَ أَنْ يَخْلُقَ الْخَلْقَ نَثَرَهُمْ بِيَمِنِ يَدِيهِ فَقَالَ لَهُمْ: مَنْ رَبَّكُمْ؟ فَأَوْلُوْنَ نَطَقَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَآلِهِ وَأَمْرِيْمِ الْمُؤْمِنِينَ وَالْأَئِمَّةِ عَلَيْهِمُ السَّلَامُ

(١) بِحَارُ الْأَنُوَارِ / ج ٥٧ / ص ٤٨-٤٧ / نَفْلَأً عَنْ كَاتِبِ الْعَيْنَ وَالْتَّوْحِيدِ.

(٢) تَبَيَّهَاتُ فِي الْمِبْدَأِ وَالْمَعْدَادِ ص ٢١٣.

## قالوا: انت ربنا فحملهم العلم والدين. (١) ما هو الخلق؟

بالتأمل في أحاديث النبي وأهل بيته نستوحى حقائق الخلقة. تلك الحقائق التي تتحسس بها أيضاً بفطرتنا ووجداناً بعد تذكير النبي وأهل بيته بها. علمًاً بأن كلامهم قبس من نور الكتاب الكريم، وهدى من آياته المباركة.

وفيما يلي نستعرض جانباً من تلك الأحاديث التي تذكر بحقائق خلقة العالم وتحل المشاكل التي تاهت فيها البشرية وضلت ضلالاً بعيداً.

### كان الله ولا شيء معه :

لم تستطع البشرية أن تستوعب تلك الحقيقة البسيطة؛ أن الله هو الخالق الواحد الأحد الذي كان قبل كل شيء، وخلق ما خلق لا من شيء. ذلك لأنهم قاسوا ربهم بخلقه فضلوا عنده. ولو تشابه الخالق والمخلوق إذا انتفت الحاجة إلى الخالق.. ومع أن كل شيء مخلوق يدلنا إلى خالق خلقه، ومبدع ابتدعه. وفي ذلك يقول أمير المؤمنين عليه السلام في خطبة له: "لا تصحبه الأوقات، ولا ترفره الأدوات سبق الأوقات كونه، و العدم وجوده، و الابتداء أزله - إلى قوله عليه السلام - لا يجري عليه السكون و المركبة و كيف يجري عليه ما هو أجراء، و يعود فيه ما هو أبداء، و يحدث فيه ما هو أحداثه ؟ إذا لتفاوت ذاته، و لتجزأكه، و لامتنع من الأزل معناه - إلى قوله عليه السلام - يقول لما أراد كونه : كن، فيكون، لا بصوت يقرع، و لانداء يسمع، و إنما كلامه سبحانه فعل منه أنشأه و مثله، لم يكن من قبل ذلك كائنا، و لو كان قد ياماً لكان إليها ثانياً، لا يقال كان بعد

---

(١) بحار الأنوار / ج ٥٧ / ص ٩٥.

أن لم يكن فتوري عليه الصفات المحدثات، و لا يكون بينها و بينه فصل، و لاله عليها فضل فيستوي الصانع والمصنوع، و يتکافأ المبتدع و البديع". (١)

وعن الدليل الوجданى على خلقة الاشياء وحدوثها يقول الامام الصادق عليه السلام: رفع الحديث إلى ابن أبي العوچاء حين كلامه أبو عبد الله عليه السلام عاد إليه في اليوم الثاني ثم في اليوم الثالث فقال : ما الدليل على حدوث الأجسام؟ فقال : إنني ما وجدت شيئاً صغيراً ولا كبيراً إلا و إذا ضم إلى مثله صار أكبر، و في ذلك زوال و انتقال عن الحالة الأولى، ولو كان قدیماً مازال و لا حال، لأن الذي يزول و يتحول يجوز أن يوجد و يطبل، فيكون بوجوده بعد عدمه دخول في الحديث و في كونه في الأزل دخوله في القدم ولن تجتمع صفة الأزل و العدم في شيء واحد. فقال عبد الكريـم : هبك علمت في حرث الحالتين و الزمانين ما ذكرت و استدللت على حدوثها، فلو بقيت الأشياء على صغرها من أين كان لك أن تستدل على حدثها؟ فقال العالم عليه السلام : إنما تكلـم على هذا العالم المصنوع فلو رفعته ووضعنـا عالـما آخر كان لا شيء أدل على الحديث من رفعـنا إياـه ووضـعنـا غيرـه، و لكن اجيـكـ من حيثـ قدرـتـ أن تلزمـنا و نقولـ : إنـ الأشيـاء لو دامتـ على صغرـها لـكانـ فيـ الوـهمـ أنهـ متـىـ ماـ ضـمـ شـيءـ إـلىـ مـثلـهـ كـانـ أـكـبـرـ، و فيـ جـواـزـ التـغـيـيرـ عـلـيـهـ خـرـوجـهـ مـنـ القـدـمـ، كـماـ أـنـ فـيـ تـغـيـيرـ دـخـولـهـ فـيـ الـحـدـثـ، لـيـسـ لـكـ وـرـائـهـ شـيءـ يـاـ عـبـدـ الـكـريـمـ ! فـانـقـطـعـ وـخـزـيـ. (٢)

وكان السؤال الذي يتكرر على ألسنة الناس؛ هو من أي شيء خلق الله الأشياء؟

---

(١) بحار الأنوار / ج ٥٤ / ص ٣٠ / روایة ٦.

(٢) المصدر / ص ٦٢ / روایة ٣٢.

وكان الجواب: إنه ابتدعها لامن شيء. وجاء في الحديث المأثور عن الإمام الصادق عليه السلام : (إلى أن قال) فقال السائل (فالشيء) خلقه الله من شيء أو من لا شيء؟ فقال: خلق الشيء لا من شيء كان قبله، ولو خلق الشيء من شيء إذاً يكن له انقطاع أبداً، ولم ينزل الله إذاً ومعه شيء. ولكن كان الله ولا شيء معه، وخلق الشيء الذي جمع جميع الأشياء منه وهو الماء. (١)

وقد نقل الإمام الصادق عليه السلام القول في هذه المسألة العامة عندما احتج على الزنديق، وذلك حسبما يرويه هشام بن الحكم قال: سأله الزنديق أبا عبد الله عليه السلام فقال: من أي شيء خلق الله الأشياء؟ قال عليه السلام : من لا شيء؟ قال: فكيف يحيى من لا شيء شيء؟ قال عليه السلام : إن الأشياء لا تخلو أن تكون خلقت من شيء أو من غير شيء فإن كان خلقت من شيء كان معه فبان ذلك الشيء قديم، والقديم لا يكون حديثاً ولا يفنى ولا يتغير، ولا يخلو ذلك الشيء من أن يكون جوهراً واحداً ولوناً واحداً فمن أين جاءت هذه الألوان المختلفة والجواهر الكثيرة الموجودة في هذا العالم من ضروب شئ؟ ومن أين جاء الموت إن كان الشيء الذي انشئت منه الأشياء حيا؟ ومن أين جاءت الحياة إن كان ذلك الشيء ميتاً؟ ولا يجوز أن يكون من حي ويموت قديمين لم يزالا، لأن الحي لا يحيى منه ميت وهو لم ينزل حيا، ولا يجوز أيضاً أن يكون الميت قديماً لم يزل بما نسبوا من الموت، لأن الميت لا قدرة له فلا بقاء. قال : فمن أين قالوا إن الأشياء أزلية؟ قال: هذه مقالة قوم جحدوا مدبر الأشياء فكذبوا الرسل ومقالتهم، والأنياء وما أنبوا عنه. (٢)

(١) بحار الأنوار / ج ٥٤ / ص ٦٧ / رواية ٤٤.

(٢) المصدر / ص ٧٧ / رواية ٥٣.

وهكذا التأمل في طبيعة المخلوقات وما فيها من آيات الخلقة، وعلامات التحول، ودلائل الحدوث والصنع كل ذلك يهدينا إلى حقيقة وجودنا القائم بربها، واعتمادها على بارئها. ولكن تبقى مشاكل أخرى ذات أهمية هي، فإذاً كيف تم خلق العالم؟ ويأتي الجواب إنه الابداع والخلق، لاشيء آخر. إنه الله الواسع القدرة خلق الابداع. خلق الارادة والمشيئة، (خلق حرف كن مثلاً). وبذلك خلق الكون.

جاء في الحديث الشريف المأثور عن الامام الرضا عليه السلام: في حوابه على أسئلة عمران الصابي:

واعلم إن الابداع والمشيئة والارادة معناها واحد، واسماؤها ثلاثة. وكان أول ابداعه وارادته ومشيئته الحروف التي جعلها اصلاً لكل شيء. ودليلًا على كل مدرك، وفاصلاً لكل مشكل. (١)

وهكذا قررت الاحاديث الحقيقة التي تعتبر الحد الفاصل بين بصائر الوحي، وتصورات الفلسفه، وهي؛ إن الارادة انما هي خلق من خلق الله و فعل من افعاله. وانها ليست قديمة معه، حيث روى عن سليمان الجعفري أنه قال: قال الرضا عليه السلام: المشيئة من صفات الأفعال، فمن زعم أن الله لم يزل مربينا شائياً فليس بموحد. (٢)

---

(١) بحار الأنوار / ج ٥٤ / ص ٥٠.

(٢) المصدر / ص ٣٧ / رواية ١٢.

## سمات المؤمنين بالبداء

في الحديث الشريف عن أحد الصادقين عليهما السلام: ما عظم الله عز وجل بمثل البداء. (١)

وروي عن ريان بن الصلت، قال: سمعت الرضا عليه السلام يقول: ما بعث الله نبياً قط إلا بتحريم الخمر وأن يقر لله بالبداء. (٢)

وفي حديث مروي عن مالك الجنبي قال: سمعت ابا عبد الله عليه السلام يقول: لو علم الناس ما في القول بالبداء من الأجر ما فتروا عن الكلام فيه. (٣)  
لماذا هذا التأكيد على بصيرة البداء، والبحث على العقيدة به، والكلام فيه،  
وتعظيم الرب تعالى به؟

الجواب: لأن من يؤمن بالبداء، وينظر إلى حقائق الخلق بصيرة البداء، وينطلق

---

(١) بحار الأنوار / ج ٤ / ص ١٠٧.

(٢) الكافي / ج ١ / ص ١٤٩ (باب البداء).

(٣) المصدر.

في الحياة بوحى البداء. فإنه يكون متميزاً جداً عن غيره.. وكلما ازداد الانسان ايماناً بهذه العقيدة، ووعياً لها، كلما ازداد نوراً وعزماً ونشاطاً واستقامة..

### أولاً: التحرر

وذلك لأن هذه البصيرة تجعل البشر متحرراً من كل الهمميات المادية: أ/ متحرراً من تراثه، وتاريخه وما في حياته. فلأنني كنت مثلاً من قوم مختلفين فليس بالضرورة أن أكون كذلك. أو لأنني كنت شقياً أو فقيراً أو مستضعفناً، لا يحب أن أبيقي كذلك، بل استطيع أن أتحرر من ماضي حياتي، أو لأنني كنت من قبل من أهل المعاصي والفسق، لا ينبغي أن أكون يائساً، قانطاً من رحمة الله. كل ذلك لا يحتم على البقاء في زنزانة التاريخ المظلم لي أو لقومي. لأن الله يفعل ما يشاء، وأنه كل يوم هو في شأن، وأنه تعالى قبل توبة الخطاطفين. ألم يت卜 على السحرة الذين كانوا يعبدون فرعون دهراً طويلاً من عمرهم؟ فلما تابوا تاب الله عليهم. وتاب الله على قوم يونس، حيث قال سبحانه: ﴿فَلَوْلَا كَانَتْ قَرِيبَةً ءامَنَتْ فَنَفَعَهَا إِيمَانُهَا إِلَّا قَوْمٌ يُونُسٌ لَمَّا ءامَنُوا كَشَفَنَا عَنْهُمْ عَذَابَ الْخِزْنِي فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَمَغَانَاهُمْ إِلَى حِينٍ﴾ (يونس/٩٨) وقد قال سبحانه لبني اسرائيل: ﴿إِنِّي أَخْسِنُتُمْ أَخْسِنَتُمْ لِأَنفُسِكُمْ وَإِنْ أَسَأْتُمْ فَلَهُمَا﴾ (الاسراء/٧)

ب/ ويتحرر الانسان بوعي البداء وامكانية التحول من حتمية المجتمع. فليس بالضرورة أن تبعد الصنم الذي يعبده مجتمعك. وليس بالضرورة أن تعتنق الثقافة التي يؤمن بها مجتمعك. وليس بالضرورة أن تقبل بالعادات التي عليها مجتمعك. صحيح أن للمجتمع ضغطاً هائلاً يشبه الى حد بعيد ضغط الجاذبية التي قد لا

تحس بها ولكنها تحيط بك احاطة السوار بالمعصم. ولكن القوة لله والولاية لله، والملكون لله سبحانه. وإذا توكلت عليه فإنه يفتح أمامك أفاق الحياة الواسعة. ألم يكفر النبي إبراهيم عليه السلام بمجتمعه ابتداءً من أبيه وانتهاءً بقومه، فأراه الله ملكون السموات والأرض وقال تعالى: ﴿وَإِذْ قَالَ إِبْرَاهِيمُ لِأَبِيهِ عَزَّزَ أَنْتَعْنَدُ أَصْنَامًا عَالِهَةٌ إِنِّي أَرَاكُ وَقَوْمَكَ فِي ضَلَالٍ مُّبِينٍ \* وَكَذَلِكَ نُرِي إِبْرَاهِيمَ مَلِكُوتَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَلَيَكُونُ مِنَ الْمُؤْفَنِينَ﴾ (الانعام/٧٤-٧٥)

ثم قال سبحانه: ﴿إِنِّي وَجَهْتُ وَجْهِي لِلَّذِي فَطَرَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ حَيْفَا وَمَا آتَا مِنَ الْمُشْرِكِينَ \* وَحَاجَةُ قَوْمَهُ قَالَ أَنْحَاجُونِي فِي اللَّهِ وَقَدْ هَدَانِي وَلَا أَخَافُ مَا تُشْرِكُونِ بِهِ إِلَّا أَنْ يَشَاءَ رَبِّي شَيْئًا وَسَعَ رَبِّي كُلَّ شَيْءٍ عِلْمًا أَفَلَا تَتَذَكَّرُونَ﴾ (الانعام/٧٩-٨٠)

وتحدى قومه بكل ثقة وقال لهم بكل صراحة إنه لا يحاف شيئاً مادام أنه قد آمن بالله ولم يشرك به. وقال تعالى: ﴿وَكَيْفَ أَخَافُ مَا أَشْرَكْتُمْ وَلَا تَخَافُونَ أَنْكُمْ أَشْرَكْتُمْ بِاللَّهِ مَا لَمْ يُنَزِّلْ بِهِ عَلَيْكُمْ سُلْطَانًا فَآيُّ الْقُرْبَيْنِ أَحَقُّ بِالْأَمْنِ إِنْ كُنْتُمْ تَعْلَمُونَ﴾ (الانعام/٨١)

ج/ ويتحرر من خشية الطبيعة. فبدل أن يعبد الطبيعة ويراهما حاكمة عليه، يطوعها ويجعلها محكومة له ومسخرة لأمره..

لقد كانت ملكة سباً وقومها يعبدون الشمس، فصدت عن السبيل. وقال سبحانه (حكاية عن الطير الهندي): ﴿وَجَدَتُهَا وَقَوْمَهَا يَسْجُدُونَ لِلشَّمْسِ مِنْ ذُنُونِ اللَّهِ وَزَيْنَ لَهُمُ الشَّيْطَانُ أَغْمَالَهُمْ فَصَدَّهُمْ عَنِ السَّبِيلِ فَهُمْ لَا يَهْتَدُونَ﴾ (النمل/٢٤)

ولكن الله اعطى سليمان الذي عبد الله وعظمته اعطاه ملكاً لا ينفي لأحد من بعده، وسخر له الريح، وعلمه منطق الطير، وكان عنده من حمل اليه عرش ملكة سباً من اليمن الى كعبان في طرفة عين. كل ذلك لأنَّه عبد الله ولم يخضع للطبيعة. وقال الله عنه: ﴿ قَالَ رَبُّ أَغْفِرْ لِي وَهَبْ لِي مُلْكًا لَا يَنْفَي لِأَحَدٍ مِّنْ بَعْدِي إِنَّكَ أَنْتَ الْوَهَابُ \* فَسَخْنَا لَهُ الرِّيحُ تَجْرِي بِأَمْرِهِ رُحَاءَ حَتَّى أَصَابَ ﴾ (ص/٣٥-٣٦)

إنَّك تجد سليمان يستغفر لله، فيتوب عليه ربه، فيدعوه ويستحبب الله له. ولو كان سليمان - إذ فُتنَ - سقط في هوة القنوط وزعم أنه من أهل النار وقد قدر له أن يكون كذلك إلى الأبد، فإنه لم يتوب ولم يغفر له. ولكنه حلق بوعي البداء، ووعي قدرة الله. وإن رحمته تسبق غضبه وإن قضاياه يغلب قدرته، وأنه يتوب عن المذنب. وبالتالي إن من الممكن أن يصلح الإنسان نفسه بعد الفساد، حلق بهذه البصيرة حتى نال ليس الصلاح وحده وإنما الملك الكبير.

ونتساءل: لماذا بعد الإحساس بالذنب وبعد الاستغفار، سأله سليمان الملك الكبير من ربه؟ قد يكون الجواب أنَّ الإنسان بعد أن يستغفر ربَّه يجد الله توباً رحيمًا، ويؤمن بقدرة الله المطلقة، ورحمته الواسعة. وحيثذا يتذكر تطلعاته المكبوتة، ويرى أنَّ من الممكن تحقيقها بفضل الله وبفضل رحمته الواسعة، فلماذا لا يطلبها ولماذا لا يطلب من الله الذي قبل توبته، وأصلح ما افسده، وبدل سيئاته حسنات، لماذا لا يطلب من هذا الرب الغفور الرحيم هذا الرب الغني قادر لماذا لا يطلب المزيد؟ فيطلب ويعطي.

من هنا نجد أن روح البداء هي وراء مثل هذا الطلب العظيم، ووراء هذا الملك الكبير.

د/ ويتحرر من الطاغوت وحكمه حتى ولو كانت اجهزة الطاغوت تحيط به، مثل آسية إمرأة فرعون. فقد آمنت بالله، وعرفت أن الله يستجيب دعاءها فقالت: ﴿رَبِّ أَنِّي لَمِّا كُنْتُ نَسِيَّةً فِي الْجَنَّةِ وَنَجَّيْتِي مِنْ فِرْعَوْنَ وَعَمَلَهُ وَنَجَّيْتِي مِنَ الْقَوْمِ الظَّالِمِينَ﴾ (التحريم/ ١١).

ومثل السحرة الذين كانوا أدوات في جهاز فرعون الدعائي التضليلي، فقصص علينا قصتهم حيث قال سبحانه: ﴿وَأَقْتَلَيَ السَّحَرَةُ سَاجِدِينَ \* قَالُوا عَامَنَا بِرَبِّ الْعَالَمِينَ \* رَبِّ مُوسَى وَهَارُونَ \* قَالَ فِرْعَوْنَ عَامَنُتُمْ بِهِ قَبْلَ أَنْ عَذَّنَ لَكُمْ إِنْ هَذَا لَمَكْرٌ مَكْرُوتُمُوهُ فِي الْمَدِينَةِ لِتُخْرِجُوا مِنْهَا أَهْلَهَا فَسَوْفَ تَعْلَمُونَ﴾ (الاعراف/ ١٢٣-١٢٠)

ولأن المؤمن بالبلاء، وبقدرة الله الواسعة في نصر المؤمنين به، يتحرر من نير الطاغوت، فإن الطغاة عرفوا ذلك وحاربوا هذه البصيرة الحياتية، وتسلطا على الناس باسم الجبر. حتى جاء في الحديث عن رسول الله صلى الله عليه وآله : "إني لعنت سبعة لعنهم الله وكل نبي محاب قبلي، فقيل : ومن هم يا رسول الله ؟ فقال : الزائد في كتاب الله، والمكذب بقدر الله، والمخالف لستي، والمستحلب من عترتي ماحرم الله، والمتسلط بالجحريه ليعز من أذل الله ويدل من أعز الله، والمستائز على المسلمين بغيرهم مستحلاً له، والمحرم ما أحل الله عز وجل ". (١)

---

(١) بحار الأنوار / ج ٥ / ص ٨٨ / رواية ٥.

## ثانياً: التطلع

والمؤمن بالبلاء يرى الحياة مهرجاناً من الحركة والحيوية والتطور والتعامل، إنه يرى أمامه آفاقاً لا يصر نهايتها، آفاقاً من القدرة على التقدم والرقي، وهكذا يثار في نفسه فطرة التطلع التي جبل عليها، ويدفع ذلك الأمل الذي جعل وقد التكامل في ضمير البشر؛ أمل الملك والهيمنة، أمل المثل والأخلاق، أمل النمو والرقة.. وبكلمة أمل لقاء الحي القيوم والقرب منه. والمثول بحضرته في مقعد صدق عند مليك مقتدر.

وهذا التطلع هو وجдан كل انسان، وهو روح كل حضارة، وهو بنرة كل تقدم عند البشر. وبالرغم من كل الوساوس الشيطانية التي تحاول أن ترسم صورة جامدة للوجود امام الانسان، ترسم صورة رتيبة لتطور فيها ولا تسامي، صورة مغلقة لا انطلاق فيها ولا حيوية. بالرغم من هذه الوساوس التي يشها الفكر الفلسفي الحامد في روع البشر منذ آلاف السنين، إلا ان ذلك الزخم الكبير الذي يولده تطلع البشر يدفعه الى التكامل. وهو يرى أن العالم ليس - كما يزعم البعض - زميراً من الحمود، وصقعاً متراكماً من الهمميات والقيود.. إنه كما أشعة الصباح، ونسمات الربيع، وغناء البلابل، وتيار الأنهر، وحيوية البراعم.. إنه دفء وحركة ونمو وتحول وتلتفق.

تعالوا نقرء قصص القرآن المضيئة من جديد. تعالوا نقرء مثلاً سورة "ص" وكل سور القرآن وأياته متشابهة، ففي هذه السورة نقرء قصة داود الذي سخر الله له الجبال، وجعل الطير محشوراً كل له اواب، وآتاه ملكاً وحكمة وفصل خطاب.. وبعد أن امتحنه جعله خليفة في الأرض ثم قال: ﴿وَإِنَّ لَهُ عِنْدَنَا لِزُلْفَىٰ﴾

وَحُسْنَ مَأْبِ ﴿ص/٢٥﴾.

أفلا يمكن أن يكون أحد مثل داود؟ ولماذا لا؟ ليست رحمة الله مخلودة، ولا قدرته مقيدة، ولا كرمه يضيق.. سبحانه سبحانه.

ونقراء في هذه السورة قصة سليمان الذي وبه لداود. وكان نعم العبد إنه أواب فَسَخَّرَ لِهِ مَا سُخِّرَ وَآتَاهُ مَلْكًا كَيْرًا ﴿وَإِنَّ لَهُ عِنْدَنَا لَزُلْقَنَى وَحُسْنَ مَأْبِ﴾ (ص/٤٠) فلم ينقص من رحمة الله له في الآخرة شيء بما أعطاه في الدنيا. لأن رحمة الله واسعة. فكيف لا تسعني إن طلبتها.

ونقراء قصة أئوب الذي أحاط به البلاء، فكان مثلاً في الضراء، ولكنه لما طلب من ربه الشفاء وقال: ﴿أَتَيْ مَسْنَى الشَّيْطَانُ بِنُصُبٍ وَعَذَابٍ﴾ (ص/٤١) قال له رب تعالى: ﴿أَرَكْضُنَ بِرِجْلِكَ هَذَا مُغَسَّلٌ بَارِدٌ وَشَرَابٌ﴾ (ص/٤٢) وشفاه من مرضه وعوضه عما خسر، وقال تعالى: ﴿وَوَهَبْنَا لَهُ أَهْلَهُ وَمِثْلُهُمْ مَعَهُمْ رَحْمَةٌ مِنْا وَذِكْرَى لِأُولَى الْأَلَابِ﴾ (ص/٤٣)

بلى إنها ذكرى لأولي الألباب. فلا يأس أحد اذا أصابه البلاء، وقد كل ما يملك من مال وأهل وعافية وامن.. إن الله سبحانه قادر على أن يعيده كما كان وأفضل مما كان.

ومن التطلع الدعاء، والدعاء هو ميراث البداء، وهو منع العبادة وجواهر الإيمان، وقد قال الله سبحانه عنه: ﴿وَقَالَ رَبُّكُمُ اذْهَبُونِي أَسْتَجِبْ لَكُمْ إِنَّ الَّذِينَ يَسْتَكْبِرُونَ عَنْ عِبَادَتِي سَيَدْخُلُونَ جَهَنَّمَ دَاخِرِينَ﴾ (غافر/٦٠)

ووجدان كل انسان شاهد صدق على فاعلية الدعاء في حياته. فهذا المشرك يركب البحر فتهيج به الرياح فلا يجد إلا الدعاء أملًا للنجاة، فيدعوه رب، ويقول

الله سبحانه: ﴿هُوَ الَّذِي يُسِيرُكُمْ فِي الْبَرِّ وَالْبَحْرِ حَتَّىٰ إِذَا كُنْتُمْ فِي الْفُلْكِ وَجَرَيْنَ بِهِمْ بِرِيحٍ طَيْبَةً وَفَرَحُوا بِهَا جَاءَنَّهَا رِيحٌ عَاصِفٌ وَجَاءَهُمُ الْمَوْجُ مِنْ كُلِّ مَكَانٍ وَظَرُوا أَنَّهُمْ أُحْيَطُ بِهِمْ ذَعْنُوا اللَّهُ مُغْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ لَئِنْ أَنْجَيْنَا مِنْ هَذِهِ لَنَكُونُنَّ مِنَ الشَّاكِرِينَ﴾ (يونس/٢٢)

وهذا الشاب يعلم بأن زوجته حامل فيهرع وإياها إلى الدعاء، طلباً لولد صالح. ولكنهما يجعلان لربهما شريكاً بعد أن يتفضل عليهما بالولد الصالح، ويقول ربنا سبحانه: ﴿هُوَ الَّذِي خَلَقَكُمْ مِنْ نَفْسٍ وَاحِدَةٍ وَجَعَلَ مِنْهَا زَوْجَهَا لَيُسْكِنَ إِلَيْهَا فَلَمَّا تَفَشَّاهَا حَمَلَتْ حَمْلًا خَفِيفًا فَمَرَأَتْ بِهِ فَلَمَّا تَقْلَتْ دَعَوَا اللَّهَ رَبَّهُمَا لَئِنْ عَاتَيْنَا صَالِحًا لَنَكُونَنَّ مِنَ الشَّاكِرِينَ \* فَلَمَّا عَاتَاهُمَا صَالِحًا جَعَلَاهُمْ شُرَكَاءَ فِيمَا عَاتَاهُمَا فَعَلَى اللَّهِ عَمَّا يُشَرِّكُونَ﴾ (الاعراف/١٨٩-١٩٠) وهكذا يكشف ربنا الضر ويستجيب دعاء المكرورين.

والانسان إذا بلغ بهوعي اسماء الله الحسنى درجة عالية كما كان الانسانيات الكرام، فإنه يعلم أن القوانين الطبيعية التي نجدتها حاكمة في الكائنات ليست إلا سنتاً إلهية، وأن الله قادر على تغيرها متى شاء، وتحويل مسارها. لأنه القادر والقاهر والمهيمن. ولا شيء يفوق ارادته، إنه هو الذي جعل هذه السنن وهو الذي يجريها بقدرته سبحانه.

ومن هنا فقد دعا زكريا ربه أن يرزقه ذرية طيبة، فوهب له ربه يحيى. وقد كان زكريا يومئذ شيخاً كبيراً وكانت أم راته عاقراً، فلما سأله سأل ربه كيف يكون ذلك، قال له ربه سبحانه: ﴿قَالَ كَذَلِكَ اللَّهُ يَفْعَلُ مَا يَشَاءُ﴾ (آل عمران/٤٠) وقد وهب مريم كلمته عيسى من غير أن يمسها بشر، وقال ربنا سبحانه:

﴿ قَالَ رَبُّ أَنِي يَكُونُ لِي وَلَدٌ وَلَمْ يَمْسِنِي بَشَرٌ قَالَ كَذَلِكَ اللَّهُ يَعْلَمُ مَا يَشَاءُ إِذَا قَضَى أَفْرَا فَإِنَّمَا يَقُولُ لَهُ كُنْ فَيَكُونُ ﴾ (آل عمران/ ٤٧)

وفي حياة كل واحد منا عشرات الشواهد التي تدل على استجابة الدعاء، وفي ظروف كثنا ياتسين من تغيرها لولا الدعاء.

إذاً التطلع ميراث البداء. ومن التطلع الدعاء. وفي قصة يرويها لنا الإمام الرضا عليه السلام عن رسول الله صلى الله عليه وآله قال: إن الله أوحى إلى نبي من أنبيائه أن أخبر فلان الملك أنني متوفيه إلى كذا وكذا، فأتاه ذلك النبي فأخبره، فدعا الله الملك وهو على سريره حتى سقط من السرير وقال: يا رب اجلني حيث يشب طفلي وأقضى أمري، فأوحى الله عز وجل إلى ذلك النبي أن أنت فلان الملك فاعلمه أنني قد أنسأت أحله وزدت في عمره خمس عشر سنة، فقال ذلك النبي: يا رب إنك لتعلم أنني لم أكذب قط، فأوحى الله عز وجل إليه: إنما أنت عبد مأمور فأبلغه ذلك، والله لا يسأل عما يفعل. (١)

وهكذا القدر حق، ولكن قضاء القدر وتنفيذ يد الله سبحانه، حيث جاء في الحديث المأثور عن فضيل بن يسار عن أبي عبد الله الصادق عليه السلام: إن الله كتب كتاباً فيه ما كان وما هو كائن فوضعه بين يديه بما شاء منه قدم، وما شاء منه آخر، وما شاء منه محا، وما شاء منه أثبت، وما شاء منه كان وما لم يشاً منه لم يكن. (٢)

ومن هنا فقد أمرنا الدين الحنيف بالدعاء لأن لله سبحانه في أمره البداء. قال

(١) بحار الأنوار / ج ٤ / ص ٩٥.

(٢) المصدر / ص ١١٩.

الامام الصادق عليه السلام فيما روي عنه: ادع ولا تقل إن الأمر قد فرغ منه، إن عند الله عز وجل منزلة لاتصال إلا بمسألة. (١)

وقال الامام الكاظم عليه السلام - فيما روي عنه - : عليكم بالدعاء فإن الدعاء لله والطلب الى الله، يرد القضاء وقد قدر وقضى ولم يبق إلا إمضاؤه، فإذا دعى الله عز وجل وسئل صرف البلاء صرفة. (٢)

ومن هنا قال آية الله "مرواريد": إنه تعالى بعد ما خلق الخلق تكون قدرته، وبسط يده على إبقاءه وإفائه، وتبديله وتغيير ما قدر عليه زيادة ونقصاً وتقديماً وتأخيراً، نظير قدرته على إيجاده واحداته. (٣)

ثم قال: وبالجملة إن مجرد مشيئته وإرادته وتقديره بل وقضائه بشيء لا يوجب عليه تفسيه وإمساعه، بل له تغيرة بأيسر الدعاء وأيسر الطاعة وأيسر المعصية، ويقول ما شاء الله. وأمثال ذلك الأفعال والأذكار. (٤)

فعن كتاب الامامة والتبصرة من الحيرة لعلي بن بابويه بسنده عن اسحاق بن عمارة عن أبي عبد الله عليه السلام قال: كان في بني إسرائيلنبي وعده الله أن ينصره إلى خمس عشرة ليلة فأخبر بذلك قومه، فقالوا: والله إذا كان لي فعلن وليفعلن (٥) فأخره الله إلى خمس عشر سنة، فأخبر بذلك النبي قومه فقالوا: ما

---

(١) الكافي / ج ٢ / ص ٤٦٦.

(٢) المصدر / ص ٤٧٠.

(٣) نبيهات حول المبدأ والمعداد ص ١٩٦.

(٤) المصدر / ص ١٩٧.

(٥) أي قالوا أنه سيعانه ليفعل ذلك حتى وإن فعل ذلك كان منهم خلاف الأدب إذ حتموا على ربهم فآخر الله النصر عليهم.

شاء الله فجعله الله لهم في خمس عشرة ليلة. (١)  
وهكذا تبلور عقيدة البداء معرفة الانسان بالله، وأمله فيه وتعلمه الى الافضل،  
وتشط حركته وتبلور حرفيته. والله المستعان.

بينما القول بأن الله قد فرغ من الأمر يجعل الانسان مغلولاً مقيداً، وقد قال  
سبحانه: ﴿ وَقَالَتِ الْيَهُودِ يَدُ اللَّهِ مَغْلُولَةٌ غَلَّتْ أَيْدِيهِمْ وَلَعْنُوا بِمَا قَالُوا بَلْ يَدُهُمْ مَبْسُوطَةٌ يُفْقَرُ كَيْفَ يَشَاءُ ﴾ (المائدة/٦٤)

ترى ان اليهود لما قالوا يد الله مغلولة غلت أيديهم حيث حرموا من التطور.  
نسأل الله أن يعصمنا من اليأس والشك وأن يرزقنا توكلًا عليه، وتضرعاً اليه  
وتوفيقاً وأملًا إنه قريب مجتب.

---

(١) المصدر عن البحار / ج ٤ / ص ١١٢ .

## واقع الزمن

ما هو الزمن؟ و كيف تحقق؟ سوالان اختلفت فيما إجابات الفلسفة البشرية. فحينما يتكلف المرء علم ما لم يحط به خبرا يصل عن طريقه المرسوم من قبل حالقه. بعض الفلاسفة أنكروا وجود الزمن من رأس، وبعضهم قال بأن الزمن ذرات صغيرة لا ترى ولا تُحس ولا تُجس، وإن هذه الذرات موجودة وهي تأتي وتذهب ولا يشعر بها الإنسان إلا بألمارة نموه ونمو أولاده ونمو الطبيعة من حوله. أما إذا قيل لهم : ما هو كنه هذه الذرات وكيف تدخل في عمق الإنسان وتخرج من عمقه؟ أجابوا بأن الزمن كالنهر الحاري، والانسان واقف في هذا النهر والزمن يجري عليه كما هي مياه النهر تجري على الانسان الذي يسبح فيها. ثم إن بعضهم قسم الزمن الى قسمين فقال : إن من الزمن ما يمر ويتحرك كمياه الأنهر، وهذا الزمن الذي يعرف بأماراته وعلاماته كالنمو. والقسم الثاني هو الزمن الرسوبي ؛ تماماً كما الحال في علوق بعض ذرات مياه النهر الصغار في جسد السابع، أو ما يخلد في قاع النهر من تراب ورمل، وهذا الزمن المترسب

هو الزمن الواقف غير المتغير. أما إذا قيل لهم : كيف يمكن تصور زمن لا يجري ولا يتغير ولا تتحرك فيه ساعة صاحبه ؟ أجابوا بأن هذا الزمن هو زمن الآلهة !! ولا يخفى أن اليونانيين القدماء كانوا يعتقدون بـتعدد الآلهة، وكانتوا يرون بأن لكل شيء إله، فللسolars إله وللقمr إله وللرياح إله ولل��ب إله وللحب إله.. وكانتوا يسمون هذه الآلهة بـرب الأنواع ؛ أي أن لكل نوع من أنواع الموجودات رب يدير شؤونه، لذلك فهم كانوا يعبدون أكثر من إله. ولا تزال حتى الآن تماثيل آلهتهم وأصنامهم في معابدهم ومتاحفهم، وباعتقادهم أن للآلهة زماناً مترسباً لا يتحرك، فإنهم كانوا يعتقدون بأن هذه الآلهة لا تتغير أيضاً.

وبعد ذلك، وصل بهم الأمر إلى القول بأن للإنسان أن يرتفع إلى مستوى الآلهة، وذلك حسب طبيعة خلقة هذا الإنسان، أو بسبب انتخاب الآلهة نفسها له؛ لما يقوم به من أعمال جبارية تخرج عادة عن نطاق القدرة الطبيعية للناس.

وهناك نظرية أخرى مستوحاة من هذه النظريات تقول بأن الزمن إنما هو حركة جوهرية في مادة الأشياء. فالإنسان له وجهان ؛ الأول: المادة التي هي عبارة عن الذرات المكونة منها، والثاني: صورته الخارجية التي نراها. فكل مادة من المواد سواء كانت جسماً إنسانياً أو حجراً صلداً أو نباتاً حياً، أو حتى مواد السماء والارض، توجد في عمق وجودها حركة تسمى بالحركة الجوهرية.

وحاول بعض الفلاسفة شرح هذه النظرية بالاشارة إلى أن الزمن يتحدد في صورة المادة. فتراهم يقولون تارة بأن الزمن يمر على الإنسان، كما النهر يمر على السابح، وقد تعلق بعض ذرات هذا الزمن بجسم الإنسان، كما تعلق بعض ذرات الماء بجسم السابح. وتارة أخرى يقولون بأن الإنسان هو الزمن بعد ذاته، فالناس

ليسوا إلا أزمنة متحركة، ياعتبار أن الزمن هو جوهر الانسان وحركته. وباختصار،  
فإن هناك عدة نظريات عند الفلاسفة حول الزمان نذكرها بایجاز شديد:  
أ- فالمعلم الأول يرى حقيقة الزمن هو مقدار حركة الجسم المحيط بسائر  
الاچسام.

ب- ويقول صدر المتألهين: انه مقدار حركة الجوهر السياں ويعبر آخر :  
الزمان هو - في حقيقته - الحركة الجوهرية التي تتم في كل جسم فمقدار تلك  
الحركة يسمى بالزمان. ولعل ذلك هو الذي يسميه انيشتاين بالبعد الرابع.  
ج- ومن الفلاسفة من يرى الزمان مجرد وهم فالماضي والحاضر والمستقبل  
لا يوجد له في الخارج بل يوجد فقط في أوهامنا.

د- وقال بعض الفلاسفة الزمن مجرد رابطة حادثة بأخرى. فإذا صليت عند  
الفجر فقد ارتبطت صلاتك وهي حادثة بطلع الفجر وهو حادث آخر فعلاقة  
هذه الحادثة (الصلة) بذلك الحادث (طلع الفجر) هذه العلاقة او الرابطة هي  
الزمان.

ه- ويقول افلاطون: إن الزمان امتداد جوهرى قائم بذاته فإذا نسب الى  
الازليات سمي الزمان بالسرمد. وإذا نسب الى الموجودات المجردة سمي التهر.  
وإذا نسب الى المتغيرات سمي بالزمان (راجع هامش الصفحة ٨٤-٨٥ من كتاب  
علم الكلام ج ١ تأليف سيد أحمد صفائي).

### الزمن؛ رؤية إسلامية :

قبل تبيين النظرية الاسلامية الخاصة بالزمان لا بد من الاشارة الى أن بعض  
النظريات نسبت باطلًا الى الاسلام وهي ليست منه في شيء.

أما النظرية الحقة فنقول : إن الزمن ليس شيئاً بعيداً عن المادة، وليس من الشرع أو العقل أو الوجدان الاعتقاد بأن في ذاتنا تيار من الزمن ذي الترات الدقيقة الصغيرة. فالزمن ليس هواء حتى يدخل في رأس الإنسان ويخرج من الجانب الآخر، بل إن الزمن تابع للمادة. ونحن حينما نعمق في المادة نصل إلى النرة، وهذه النرة مكونة من بروتون والكترون بعضها يدور حول بعض، ولو توافت النوبات الصغيرة في النرة لتلاشت وانعدمت، وانعدام النرة ليس إلا انعدام الحركة. وعلم الفيزياء يؤكد بان الطاقة والمادة شيء واحد، فلا فرق بين الفحمة وبين نار هذه الفحمة، لأن نار هذه الفحمة هي ذرات الفحمة التي تفجر شيئاً فشيئاً؛ وكذلك لا فرق بين قنينة البنزين وبين وقود هذه القنينة. فالمادة طاقة متجمدة والطاقة مادة متحركة. هذا ما يقوله علم الفيزياء، ونحن أيضاً نقول بهذا، وقد فسرت ذلك في كتاب "الفكر الإسلامي" في باب فلسفة النور، وقد أسمينا فلسفة الإسلام بفلسفة النور، واستشهادنا يقول الله تبارك وتعالى : ﴿اللَّهُ نُورٌ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ﴾ (النور/٣٥)

إن الفرق بين الإسلام وبين ما يقوله غيره يتجسد في تأكيد الإسلام على أن الزمن شيء مجرد ؟ خلقه ربنا سبحانه بكلمته التامة وهي نور نبينا محمد صلى الله عليه وأله. فالزمن هو ذات الخليقة، لأن هذا المخلوق لم يكن ثم كان. ولو افترضنا عدم وجود الأشياء، بل كان هناك فقط، وفقط نور النبي صلى الله عليه وأله ونور أهل بيته عليهم السلام أمام العرش، فإن ذلك يعني وجود الزمن. لذلك نجد في تعبير الروايات الشريفة كلمات "فبقينا، فلبثنا، دهوراً" أضلة حضراء أمام عرش ربنا نسبح ونقدس له. يعني أن الزمن كان يمر عليهم، بالرغم من أن الشمس

لم تكن ولا الأرض ولا القمر ولا الليل ولا النهار...

والجنة كذلك، فهي ذات وقت لا شمس فيه، والنور فيها متساوي التأثير في كل مكان. إن الجنة مخلوقة من جوهرة بسيطة حملها ربنا جل ثناؤه عَرَضاً إِسْمَهُ النور؛ أي جوهرة نورية، لذلك، فالجنة كلها حياة، ونورها يتضاعف باستمرار بفعل الحركة الصادرة عن الرسول صلى الله عليه وآله وأهل بيته عليهم السلام وبقية المؤمنين، تبعاً لعظمته نورهم المتفوق على نورها.

إن من يعتقد بالحركة الجوهرية للمادة يختلف عن المعتقد الإسلامي في نقطة هامة للغاية، وتلك النقطة هي قولهم بأن الحركة الجوهرية حركة ذاتية؛ أي أن ذات كل شيء الحركة، وأن ذات كل شيء السير نحو التكامل والكمال. وهذه المقوله تشبه إلى حد ما مقوله ماركس ودرازين بالنسبة إلى الحيوانات، ونظريات أخرى تعتقد بأن الكون في مسيرة تكاملية دائمة إلى الامام. أما نحن المسلمين فنرفض هذه المقوله ونؤكد بأن كل شيء ميت إلا بالله، فحياته بالله وعلمه بالله ومماته بالله.. وليس ذات الإنسان التحرك باتجاه الكمال، بل يسلو في كثير من الأحيان أن العكس هو الصحيح، والشاهد كثيرة للغاية على أن مسيرة بعض الناس عكssية تماماً، فهم بدل التطور اختاروا التراجع فكانوا! أسفلاً سافلين، بل إن خلقة الإنسان وتكوينه الجسماني آيلان إلى التراجع نحو الموت، ولو لم يكن في الأمر بعْد آخر يمنع الحياة ثانية، لقلنا بأن مصير الإنسان هو الفناء والعدم الأبدي. لو كانت ذات الأشياء متحركة؛ متوجهة إلى الكمال فما كانت ثمة حاجة إلى الله تعالى، لأن حركة الكمال المجردة تعني الوصول إلى أعلى مراحل الوجود وهو الأزل والقدم، لأن الأزل فوق الزمان.

إن جوهر الفرق بين النظرية الإسلامية والنظريات الأخرى هو أن الإسلام يقول بأن فطرة الإنسان ووجوده يدلانه على نقصه، وأن كماله وحياته وعلمه بالله جل جلاله. وكل شيء هالك إلا وجهه، وكل شيء فإن ويقي وجه ربك ذو الجلال والاكرام. ويقول الإمام الحسين عليه السلام في دعاء عرفة : " أنا الفقير في غنائي فكيف لا أكون فقيراً في فقري ؟ " وربنا عز وجل يقول في سورة الأنفال : ﴿ وَمَا رَمَيْتَ إِذْ رَمَيْتَ وَلَكِنَّ اللَّهَ رَمَى ﴾ (الأنفال/١٧) أي أن الانتصار الذي حققه الرسول صلى الله عليه وآله وجنوده في الحرب ضد الكفار وهو كان بمثابة التكامل لم يكن سوى إمداداً إليها، وإن حقيقة الرمي الذي قام به الرسول صلى الله عليه وآله حقيقة غيرية لحقيقة غيبية تشير إلى مصدرية الخالق الأوحد.

### **الزمان في بصائر النصوص :**

وبوضوح تام نجد النصوص الإسلامية (الكتاب والسنّة) توّكّد على النظرية الإسلامية حول الزمان، وإن الزمان مخلوق لله، مُقلٌّ بتقديره، ونستعرض بعض النصوص من خلال العناوين التالية :

#### **ألف/ التقدير**

كما قدر الله سبحانه كل شيء تقديرًا في الحجم، والكتافة، والخواص، كذلك قدرها في أعمارها، فجعل لكل شيء قدرًا من (الزمان) وأجلًا ونهاية، فقال سبحانه عن التقدير:

- ١/ ﴿ وَمَا إِذَا مَا ابْتَلَاهُ فَقَدَرَ عَلَيْهِ رِزْقَهُ فَيَقُولُ رَبِّي أَهَانَنِ ﴾ (الحجر/٦)
- ٢/ ﴿ فَقَدَرْنَا فَتَغْمَمُ الْقَادِرُونَ ﴾ (المرسلات/٢٣)
- ٣/ ﴿ اللَّهُ يَسْطُطُ الرِّزْقَ لِمَنْ يَشَاءُ وَتَقْدِيرُ وَفَرِحُوا بِالْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَمَا الْحَيَاةُ ﴾

- الْدُّنْيَا فِي الْآخِرَةِ إِلَّا مَتَاعٌ ﴿٢٦﴾ (الرعد/٢٦)
- ٤ / ﴿وَفَجَرْنَا الْأَرْضَ عَيْنَوْنَا فَالْتَّقَى الْمَاءُ عَلَى أَمْرٍ قَدْ قُبِرَ﴾ (القمر/١٢)
- ٥ / ﴿وَالَّذِي قَلَّرَ فَهَدَى﴾ (الاعلى/٣)
- ٦ / ﴿وَالْقَمَرَ قَلَّرَنَا هَذِهِ عَادَ كَالْعَرْجُونِ الْقَدِيمِ﴾ (يس/٣٩)
- ٧ / ﴿إِنَّا نَزَّلْنَاهُ فِي لَيْلَةِ الْقَدْرِ \* وَمَا أَدْرَاكَ مَا لَيْلَةُ الْقَدْرِ \* لَيْلَةُ الْقَدْرِ خَيْرٌ مِّنْ أَلْفِ شَهْرٍ \* تَنَزَّلُ الْمَلَائِكَةُ وَالرُّوحُ فِيهَا يَأْذِنُ رَبُّهُمْ مِّنْ كُلِّ أَمْرٍ \* سَلَامٌ هِيَ حَتَّى مَطْلَعِ الْفَجْرِ﴾ (القدر/٥-١)
- ٨ / ﴿وَبَرِزَقْنَا مِنْ حَيْثُ لَا يَحْسِبُ وَمَنْ يَتَوَكَّلْ عَلَى اللَّهِ فَهُوَ حَسْبُهُ إِنَّ اللَّهَ بِالْعُمُرِ قَدْ جَعَلَ اللَّهُ لِكُلِّ شَيْءٍ قُدْرًا﴾ (الطلاق/٣)
- ٩ / ﴿فَالْقِلْقِيلُ إِلَاصْبَاحٍ وَجَعَلَ النَّيْلَ سَكَانًا وَالشَّمْسَ وَالْقَمَرَ حُسْبَانًا ذَلِكَ تَقْدِيرُ الْعَزِيزِ الْعَلِيمِ﴾ (الانعام/٩٦)
- ١٠ / ﴿وَالشَّمْسُ تَجْرِي لِمُسْتَقْرٍ لَّهَا ذَلِكَ تَقْدِيرُ الْعَزِيزِ الْعَلِيمِ﴾ (يس/٣٨)
- ١١ / ﴿الَّهُ يَعْلَمُ مَا تَحْمِلُ كُلُّ اُنْثَى وَمَا تَغْيِضُ الْأَرْجَامُ وَمَا تَرْدَادُ وَكُلُّ شَيْءٍ عِنْدَهُ بِمِقْدَارٍ﴾ (الرعد/٨)
- ١٢ / ﴿يُدَبِّرُ الْأَمْرَ مِنَ السَّمَاءِ إِلَى الْأَرْضِ ثُمَّ يَعْرُجُ إِلَيْهِ فِي يَوْمٍ كَانَ مِقْدَارَهُ أَلْفَ سَنَةً مِّمَّا تَعْدُونَ﴾ (السجدة/٥)
- ١٣ / ﴿تَغْرُجُ الْمَلَائِكَةُ وَالرُّوحُ إِلَيْهِ فِي يَوْمٍ كَانَ مِقْدَارَهُ أَلْفَ سَنَةً﴾  
 (المعارج/٤)
- ١٤ / ﴿إِذَا تَمْشِي أَخْتَكَ فَتَقُولُ هَلْ أَذْلَكُمْ عَلَى مَنْ يَكْفِلُهُ فَرَجَعْنَاكَ إِلَى أَمْكَنَ كَيْ تَقْرَأَ عَيْنَاهَا وَلَا تَحْزَنْ وَقَلْتَ نَفْسًا فَجَيَنَاكَ مِنَ الْعَمَّ وَفَسَّاكَ قُبُونَا فَلَبِثْتَ

سِنِينَ فِي أَهْلِ مَدْنَى ثُمَّ جَنَّتْ عَلَى قَدَرٍ يَا مُوسَى ﷺ (طه/٤٠)  
١٥ / ﴿ إِلَى قَدَرٍ مَعْلُومٍ ﷺ (المرسلات/٢٢)

بالتدبر في هذه الآيات نعلم أن التقدير الالهي الأول للخلق، كان شاملاً للزمان الذي يستغرق كل حادثة.. فمثلاً الشمس والقمر قدرهما تقديرًا زمانياً. كما جعل لكل شيء قدرًا ونهاية زمانية. وليلة القدر زمان، وفيها تقديرات الامور الزمانية منها وغير الزمانية. ومن ذلك أن موسى جاء قومه على قدر (وقت معين). وكذلك كان أمر الله قدرًا مقلوباً.

فعنصر الزمان مقدر ومعلوم عند الله سبحانه، كما كل جانب من جوانب الخلقة.

### باء/الأجل

وقد صرحت الآيات القرآنية على أن الأجل هو الآخر محدد، فقال تعالى:

١ / ﴿ هُوَ الَّذِي خَلَقَكُمْ مِنْ طِينٍ ثُمَّ قَضَى أَجَلًا وَأَجَلٌ مُسَمَّى عِنْدَهُ ثُمَّ أَتَتْنَاكُمْ تَمْرُونَ ﷺ (الانعام/٢)

٢ / ﴿ وَهُوَ الَّذِي يَعْوَافُكُمْ بِاللَّذِيلِ وَيَعْلَمُ مَا جَرَحْتُمْ بِالنَّهَارِ ثُمَّ يَعْذِّبُكُمْ فِيهِ لِيُقْضَى أَجَلُ مُسَمَّى ثُمَّ إِنَّهُ مَرْجِعُكُمْ ثُمَّ يُبَيِّنُكُمْ بِمَا كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ ﷺ (الانعام/٦٠)

٣ / ﴿ وَلَكُلُّ أُمَّةٍ أَجَلٌ فَإِذَا جَاءَ أَجَلُهُمْ لَا يَسْتَأْخِرُونَ سَاعَةً وَلَا يَسْتَقْبِلُونَ ﷺ (الاعراف/٣٤)

٤ / ﴿ اللَّهُ الَّذِي رَفَعَ السَّمَاوَاتِ بِغَيْرِ عَمَدٍ تَرَوْنَهَا ثُمَّ اسْتَوَى عَلَى الْعَرْشِ وَسَخَّرَ الشَّمْسَ وَالْقَمَرَ كُلَّ يَعْجِزُ يَأْجِلٍ مُسَمَّى يُدَبِّرُ الْأَمْرَ يُفَصِّلُ الْآيَاتِ لَعَلَّكُمْ يَلْقَاهُمْ بِلِقَاءً

رَبِّكُمْ تُوقَنُونَ ﴿٢﴾ (الرعد/٢)

٥/ ﴿يَا أَيُّهَا النَّاسُ إِن كُنْتُمْ فِي رَيْبٍ مِّنَ الْبُعْثَةِ فَإِنَّا خَلَقْنَاكُمْ مِّنْ تُرَابٍ ثُمَّ مِّنْ نُطْفَةٍ ثُمَّ مِنْ عَلْقَةٍ ثُمَّ مِنْ مُضْغَةٍ مُّخْلَقَةٍ وَغَيْرُ مُخْلَقَةٍ لَّئِنْ لَّكُمْ وَثَقَرٌ فِي الْأَرْحَامِ مَا نَشَاءُ إِلَى أَجَلٍ مُّسَمٍّ ثُمَّ نُخْرِجُكُمْ طِفْلًا ثُمَّ لَتَبْلُغُوا أَشْدَكُمْ وَمِنْكُمْ مَنْ يُعَوِّقُ وَمِنْكُمْ مَنْ يُؤْذَى إِلَى أَرْذَلِ الْعُمُرِ لِكَيْلَاهُ يَعْلَمُ مِنْ بَعْدِ عِلْمٍ شَيْئًا وَتَرَى الْأَرْضَ هَامِدَةً فَإِذَا أَنْزَلْنَا عَلَيْهَا الْمَاءَ اهْتَزَّتْ وَرَبَّتْ وَأَبْتَسَتْ مِنْ كُلِّ زَوْجٍ بَهِيجٌ ﴿٥﴾ (الحج/٥)

٦/ ﴿وَيَسْتَعْجِلُونَكَ بِالْعَذَابِ وَلَوْلَا أَجَلٌ مُّسَمٍّ لِجَاءُهُمُ الْعَذَابُ وَلَيَأْتِيهِمْ بَعْثَةٌ وَهُمْ لَا يَشْعُرُونَ ﴿٥٣﴾ (العنكبوت/٥٣)

٧/ ﴿يُولَجُ الَّيلَ فِي الظَّهَارِ وَيُولَجُ الظَّهَارَ فِي الَّيلِ وَسَخَرَ الشَّمْسَ وَالقَمَرَ كُلُّ يَعْجَرِي لِأَجَلٍ مُّسَمٍّ ذَلِكُمُ اللَّهُ رَبُّكُمْ لَهُ الْمُلْكُ وَالَّذِينَ تَذَغَّونَ مِنْ دُونِهِ مَا يَمْلِكُونَ مِنْ قِطْمَيرٍ ﴿١٣﴾ (فاطر/١٣)

٨/ ﴿مَا خَلَقْنَا السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ وَمَا يَنْهَمَا إِلَّا بِالْحَقِّ وَأَجَلٌ مُّسَمٍّ وَالَّذِينَ كَفَرُوا عَمَّا أَنْذَرُوا مُغْرِضُونَ ﴿٣﴾ (الاحقاف/٣)

٩/ ﴿وَمَا كَانَ لِنَفْسٍ أَنْ تَمُوتَ إِلَّا بِإِذْنِ اللَّهِ كِبَابًا مُّزَجَّلًا وَمَنْ يُرِدُ ثَوَابَ الدُّنْيَا نُؤْتُهُ مِنْهَا وَمَنْ يُرِدُ ثَوَابَ الْآخِرَةِ نُؤْتُهُ مِنْهَا وَسَنَجْزِي الشَّاكِرِينَ ﴿٤٥﴾ (آل عمران/٤٥)

وهكذا تجد أن لكل شيء أجل، وأن الله قد سمي هذا الأجل عنده. ولكل نفس أجل، ولكل أمة أجل، وحتى للشمس والقمر أجل، وللقاء الله أجل. وهذا الأجل هو الوقت المحدد الذي قضاه الله للأمور وهو الزمان، إذن، فتقدير

## جيم/الوقت

وقد وقت الله سبحانه الأمور، والوقت هو الزمان أو ساعاته، فقال تعالى:

١/ ﴿وَإِذَا الرُّسُلُ أُقْتَلُواۤ﴾ (المرسلات/١١)

٢/ ﴿إِلَى يَوْمِ الْوَقْتِ الْمَعْلُومِ﴾ (الحجر/٣٨)

٣/ ﴿يَسْتَأْنِفُوكُمْ عَنِ السَّاعَةِ أَيَّانَ مُرْسَاهَا قُلْ إِنَّمَا عِلْمُهَا عِنْدَ رَبِّي لَا يُحَلِّيهَا لِوَقْتِهَا إِلَّا هُوَ تَقْلِيْتُ فِي السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ لَا تَأْتِيْكُمْ إِلَّا بِقَتَّةٍ يَسْتَأْنِفُوكُمْ كَافَّكُ حَتَّىٰ عَنْهَا قُلْ إِنَّمَا عِلْمُهَا عِنْدَ اللَّهِ وَلَكِنَّ أَكْثَرَ النَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ﴾  
(الاعراف/١٨٧)

وبالتدارك في هذه الآيات نستوحى أن ساعات كل شيء بأمر الله سبحانه. فليس الله سبحانه قد قدر منذ اليوم الأول للخلق مقادير وأجال الأشياء، بل هو سبحانه الذي يحرى كل شيء بوقته، وقد جعل سبحانه لكل أجل كتاب كما جعل لكل نباً مستقر.

وهكذا الزمن ليس وهو في الخيال، بل قدر مقدر وأجل مسمى ووقت موقوت، وإرادة عليا فوقها جميعاً تنفذ ما قدر وما أجل، وما وقت سبحانه فكيف يكون فوضى وعبثاً.

وفي الأحاديث أيضاً تذكرة بهذه الحقيقة؛ أن الله هو الذي وقت الوقت. وحدث الأجل. نقرء فيما يلي بعضًا منها:

عن أبي عبد الله عليه السلام قال : جاء حبر من الأحبار إلى أمير المؤمنين عليه السلام فقال : يا أمير المؤمنين ! متى كان ربك ؟ فقال له : ثكثنك أملك ! ومتى لم

يُكَنْ حَتَّى يُقَالَ مَتَى كَانَ؟ كَانَ رَبِّي قَبْلَ الْقَبْلِ بِلَا قَبْلٍ، وَ بَعْدَ الْبَعْدِ بِلَا بَعْدٍ، وَ لَا غَايَةً وَ لَا مَتَهِي لِغَايَتِهِ، انْقَطَعَتِ الْغَايَاتُ عَنْهُ، فَهُوَ مَتَهِي كُلُّ غَايَةٍ. (١)

عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ عَلَيْهِ السَّلَامُ قَالَ: قَالَ أَمِيرُ الْمُؤْمِنِينَ عَلَيْهِ السَّلَامُ لِذَعْلَبَ، إِنَّ رَبِّي لطِيفُ الْلَّطَافَةِ، لَا يُوَصِّفُ بِاللَّطَافَةِ، قَبْلَ كُلِّ شَيْءٍ لَا يُقَالُ شَيْءٌ قَبْلَهُ - إِلَيْ قَوْلِهِ - لَا تَحْوِيهِ الْأَمَاكِنَ، وَ لَا تَضْمِنَهُ الْأَوْقَاتَ - إِلَيْ قَوْلِهِ - سَبِقَ الْأَوْقَاتَ كُونَهُ، وَ الْعَدُمُ وَجْهُودُهِ، وَ الابْتِدَاءُ أَزْلَهُ - إِلَيْ قَوْلِهِ - فَفَرَقَ بَيْنَ قَبْلٍ وَ بَعْدٍ لِيَعْلَمَ أَنَّ لَا قَبْلَ لَهُ وَ لَا بَعْدَ لَهُ، وَ شَاهِدَةٌ بِغَرَائِزِهِ أَنَّ لَا غَرِيزةً لِمَعْزَزَهَا، مَخْبِرَةٌ بِتَوقِيَّتِهِ أَنَّ لَا وقتَ لِمَوْقُعَهَا، حَجْبٌ بَعْضُهَا عَنْ بَعْضٍ لِيَعْلَمَ أَنَّ لَا حِجَابٌ بَيْنَهُ وَ بَيْنَ خَلْقِهِ، كَانَ رَبِّا إِذَا لَامَ رَبُوبَ، وَ إِلَيْهَا إِذَا لَامَ مَلَوْهَ، وَ عَالَمًا إِذَا لَامَ مَعْلُومَ، وَ سَمِيعًا إِذَا لَامَ مَسْمُوعَ. (٢)

فَاللَّهُ سَبَحَانَهُ هُوَ الْمُوقَتُ لِلْوَقْتِ. وَ الَّذِي جَعَلَ الشَّيْءَ بَعْدًا أَوْ قَبْلًا سَبَحَانَهُ.

### دَالُ / فِي أَيَّامِ

لَقَدْ خَلَقَ اللَّهُ السَّمَوَاتُ وَالْأَرْضَ فِي سَنَةِ أَيَّامٍ، وَقَدْ أَفْوَاتَهَا فِي أَرْبَعَةِ أَيَّامٍ. وَخَلَقَ الْأَرْضَ فِي يَوْمَيْنِ. مَا يَهْدِيْنَا إِلَى أَنَّ الْخَلْقَ اسْتَقْرَرَ فِي ظَرْفِ زَمَانِيٍّ. بَلْ يَهْدِيْنَا إِلَى أَنَّ عَنْصَرَ الزَّمْنِ جَزءٌ مِنَ الْخَلْقِ، تَعَلَّلُوا نَقْرَءُ بَعْضَ الْآيَاتِ:

١/ ﴿الَّذِي خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ وَمَا يَنْهَا مِنْ فِي سَيْنَةِ أَيَّامٍ ثُمَّ اسْتَوَى عَلَى الْعَرْشِ الرَّحْمَنِ فَسَتَّلَ بِهِ خَيْرًا﴾ (الفرقان/٥٩)

٢/ ﴿قُلْ يَعَانُكُمْ لَتَكُفُّرُونَ بِالَّذِي خَلَقَ الْأَرْضَ لِيَوْمَيْنِ وَتَجْعَلُونَ لَهُ أَنْدَادًا ذَلِكَ رَبُّ الْعَالَمِينَ \* وَجَعَلَ فِيهَا رَوَاسِيَّ مِنْ فَوْقَهَا وَبَارَكَ فِيهَا وَقَدَرَ فِيهَا أَفْوَاتَهَا

(١) بحار الأنوار / ج ٥٤ / ص ١٦٠ / روایة ٩٤

(٢) المصدر / ص ١٦٥-١٦٦ / روایة ١٠٤

في أربعة أيام سوأة للسائلين \* ثم اسْتَوَى إِلَى السَّمَاءِ وَهِيَ دُخَانٌ فَقَالَ لَهَا  
وَلِلأَرْضِ اتَّبِعَا طَوْنًا أَوْ كَرَنَهَا قَالَتَا أَتَيْنَا طَائِعَيْنَ \* فَقَضَاهُنَّ مَبْعَثَ سَمَاءَوَاتٍ فِي  
يَوْمَيْنِ وَأَوْحَى فِي كُلِّ سَمَاءٍ أَمْرَهَا وَزَيَّنَا السَّمَاءَ الدُّنْيَا بِمَصَابِيحٍ وَحَفَظَا ذَلِكَ  
تَقْدِيرًا لِغَيْرِ الْعَلِيمِ ﴿٩-١٢﴾ (فصلت/٩-١٢)

﴿٣﴾ وَيَسْتَغْلُونَكَ بِالْعَذَابِ وَلَنْ يُخْلِفَ اللَّهُ وَعْدَهُ وَإِنْ يَوْمًا عِنْدَ رَبِّكَ  
كَافِي سَنَةٌ مِمَّا تَعَدُّونَ ﴿٤٧﴾ (الحج/٤٧)

ومن آيات القرآن الكريم نستوحى أن معنى (اليوم) هو قدر محدد من الزمان، سواء حدد بمطلع الشمس وغروبها (كأيامنا). أم حدد بحادثة معينة؛ مثلاً حيث قال بعضهم ﴿لَا طَاقَةَ لَنَا إِلَيْهِمْ بِجَاهَلَتْ وَجْهُنَّوْهُ﴾ (البقرة/٢٤٩). أو حدد بحكمة أخرى؛ كاقامة العدل حيث قال سبحانه: ﴿مَالِكِ يَوْمِ الدِّينِ﴾ (الفاتحة/٤) وهكذا تكون للخلقية زمان محدد.. وقد قال سبحانه في آية كريمة: ﴿أَوَلَمْ يَتَفَكَّرُوا فِي أَنفُسِهِمْ مَا خَلَقَ اللَّهُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا إِلَّا  
بِالْحَقِّ وَأَجْلٌ مُسَمٌّ وَإِنَّ كَثِيرًا مِنَ النَّاسِ بِلِقَاءَ يَوْمٍ رَبِّهِمْ لَكَافِرُونَ﴾ (الروم/٨). فالحق والأجل كانوا مع خلقة الأرض والسماء. والذي يدلُّ لي من خلال التأمل الوجلاني ومن خلال معرفة بعض الحقائق في علم الفيزياء الحديثة. وأهم من ذلك من خلال التدبر في الآيات والأحاديث هو التالي: أن حقيقة الإبداع والخلق والرزق، هي الحدوث والتغير والتطور، وهو حقيقة الزمن. فالزمن هو الحدث، ولكن بلحاظ تطوراته. ولذلك فإن خلقة السموات والأرض تمت في أزمان. وفي ذلك دلالة على أن الحدوث تم شيئاً فشيئاً. وأن الله سبحانه هو الخالق الامر والرب المدير، وأنه لم يفرغ من أمر الخلقة.. تعالى الله.

بلى أن ذات الابداع، وذات المشيئة الربانية، وذات الفعل الالهي الذي يتعلق بالريوية، لا زمان له. ولكن موضوع الابداع والانشاء وما تعلقت به الخلقة والريوية ذات زمن لانه محدث.

ولعل النص الذي دلّ على أن العقل الاول (الارادة) لا وزن له ولا حركة يعني ذلك، فقد قال الامام الرضا عليه السلام فيما روى عنه التوفلي: فالعقل الاول من الله عز وجل: الابداع، لا وزن له ولا حركة ولا سمع ولا لون ولا حس، والخلق الثاني : الحروف، لا وزن لها ولا لون وهي مسموعة موصوفة غير منظور اليها. والخلق الثالث ما كان من الانواع كلها محسوساً ملموساً ذا ذوق منظوراً اليه. والله تبارك وتعالى سابق للابداع، لانه ليس قبله عز وجل شيء، ولا كان معه شيء. والابداع سابق للحروف. والحروف لاتدل على غير نفسها.

قال المؤمنون (١) وكيف لاتدل على غير نفسها؟ قال الرضا عليه السلام: لأن الله عز وجل لا يجمع منها شيئاً لغير معنى ابداً، فإذا ألف منها أحرفأربعة أو خمسة أو ستة أو أكثر من ذلك أو أقل، لم يولفها لغير معنى، ولم يك إلا لمعنى محدث لم يكن قبل ذلك شيئاً. (٢)

ويبدو أن هذه البصيرة تحل اللغز العلمي الذي حارت فيه النظريات الرياضية الحديثة. حيث أن العلماء قدروا لحظة الأنججار الكبير بوقت قصير جداً يقترب من الزمن الصفر، وهو حاصل تقسيم الثانية الواحدة إلى رقم توضع على يمينه خمسة

---

(١) الحديث كان عند المؤمن العباسى.

(٢) الحديث مفصل أخذنا منه موضع الشاهد وهو موجود في كتاب الحديث منها بحار الأنوار / ج ٥٤ / ص ٥١.

واربعون صفراً.

ولما فكروا فيما وراء ذلك الزمن الصفر ذُهل بعضهم، حتى أن عالمين رياضيين من "بلجيكا" ادخلوا المصحة العقلية، مما حدى بالآخرين غلق هذا الملف وإعتباره نهاية قدرة العقل.

بلى؛ ان المخلوق الأول. وهو ذات المشيئة وذات الابداع لا يشبه سائر  
الحوادث، إنه مجرد من الحركة. الواقع أنه يخلق في لحظة تشبه الزمن الصفر في  
الحادية التي وراءها، حيث أن أمر الله سبحانه بين الكاف والنون، فإذا أراد شيئاً  
فإنما يقول له كن فـيكون فـسبحانه سبحانه.

هاء/نور محمد صلى الله عليه وآله

ونستفيد من الأحاديث الشريفة أن الله خلق أول من خلق : نور محمد صلى الله عليه وآله والأنوار القدسية التي اشتقها من نور النبي محمد صلى الله عليه آله، وقد لايقه البعض تفسيراً لهذه الحقيقة، كما لانفقه تفسير كثير من الحقائق الكبرى، ولكنها حقائق استفاضت بها النصوص المؤكدة. وعلينا التسليم لها لحين توفيق الله للبشرية على دركها ووعي مضمونها الحياتية. وليك عدداً من النصوص في هذا المجال :

١/ وروي عن الامام ابو جعفر الباقر عليه السلام انه قال لجابر الحنفي : " يا جابر كان الله ولا شيء غيره ولا معلوم ولا مجهول، فأول ما ابتدأ من خلق خلقه ان خلق محمداً صلی الله عليه وآلہ وخلفنا أهل البيت معه من نوره وعظمته، فأوقفنا أظللة حضراة بين يديه، حيث لا سماء ولا أرض ولا مكان ولا ليل ولا نهار ولا شمس ولا قمر يفصل نورنا من نور ربنا كشعاع الشمس من الشمس،

نسبَّعُ الله تعالى ونقدسه نحْمَدُه ونعبدُه حق عبادته، ثُمَّ بَدَا لِللهِ تَعَالَى عَزَّ وَجَلَّ أَنْ يَخْلُقَ الْمَكَانَ فَخَلَقَه... ثُمَّ أَوْدَعَنَا بِذَلِكَ السُّورِ صَلْبَ آدَمَ عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ، فَمَا زَالَ ذَلِكَ النُّورُ يَتَقَلَّ مِنَ الاصْلَابِ وَالْأَرْحَامِ مِنْ صَلْبِه إِلَى صَلْبِه، وَلَا اسْتَقَرَ فِي صَلْبٍ إِلَّا تَبَيَّنَ عَنِ الذِّي اتَّقَلَّ مِنْهُ اتِّقَالُهُ، وَشَرَفُ الذِّي اسْتَقَرَ فِيهِ حَتَّى صَارَ فِي صَلْبِ عَبْدِ الْمُطَّلِبِ... فَاقْتَرَنَ النُّورُ جَزْئَيْنِ : جَزْءٌ فِي عَبْدِ اللهِ وَجَزْءٌ فِي أَبِي طَالِبٍ...". (١)

٢/ وَسَأَلَ الْمَفْضُلُ الْإِمامُ الصَّادِقُ عَلَيْهِ السَّلَامُ : مَا كَتَمْ قَبْلَ أَنْ يَخْلُقَ اللَّهُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَيْنِ؟ قَالَ عَلَيْهِ السَّلَامُ : كَنَا أَنْوَارًا حَوْلَ الْعَرْشِ نَسْبَعُ اللَّهَ وَنَقْدِسُهُ، حَتَّى خَلَقَ اللَّهُ سَبْحَانَهُ الْمَلَائِكَةَ فَقَالَ لَهُمْ : سَبِّحُوهُ، فَقَالُوا : يَا رَبِّنَا لَا عِلْمَ لَنَا، فَقَالَ لَنَا : سَبِّحُوهُ، فَسَبَّحُنَا فَسَبَّحَتِ الْمَلَائِكَةُ بِسَبِّحَنَا، أَلَا إِنَّا خَلَقْنَا مِنْ نُورِ اللَّهِ، وَخَلَقْنَا شَيْعَتَنَا مِنْ دُونِ ذَلِكَ النُّورِ، فَإِذَا كَانَ يَوْمُ الْقِيَامَةِ التَّحْقِيقُ السُّفْلَى بِالْعُلُيَّاءِ، ثُمَّ قَرْنَ عَلَيْهِ السَّلَامُ بَيْنَ إِصْبَعِيهِ السَّبَابَةِ وَالْوَسْطَى - وَقَالَ : كَهَاتِينِ، يَعْنِي نُورَ شِيعَةِ أَهْلِ الْبَيْتِ عَلَيْهِمُ السَّلَامُ فِي يَوْمِ الْقِيَامَةِ -. (٢)

٣/ وَقَالَ ابْنُ عَبْرَسَ : سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَآلِهِ وَهُوَ يَخَاطِبُ عَلِيًّا وَيَقُولُ : يَا عَلِيٌّ إِنَّ اللَّهَ تَبَارَكَ وَتَعَالَى كَانَ وَلَا شَيْءٌ مَعَهُ، فَخَلَقَنِي وَخَلَقَكَ رُوحِينِ مِنْ نُورِ جَلَلِهِ، فَكُنَا أَمَامُ عَرْشِ رَبِّ الْعَالَمِينَ نَسْبَعُ اللَّهَ وَنَقْدِسُهُ وَنَحْمَدُهُ وَنَهْلِلُهُ، وَذَلِكَ قَبْلَ أَنْ يَخْلُقَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَيْنِ، فَلَمَّا أَرَادَ أَنْ يَخْلُقَ آدَمَ خَلَقَنِي وَلَيْلَكَ مِنْ طِينَةٍ وَاحِدَةٍ، مِنْ طِينَةِ عَلِيِّنِ، وَعَجَّنَا بِذَلِكَ السُّورِ وَغَمَسْنَا فِي جَمِيعِ الْأَنْوَارِ

(١) بِحَارُ الْأَنْوَارِ / ج ٢٥ / ص ١٧ / روایة ٣١.

(٢) المَصْدَرُ / ص ٢١ / روایة ٣٤.

وأنهار الجنة، ثم خلق آدم واستودع صلبه تلك الطينة والنور، فلما خلقه استخرج ذريته من ظهره فاستطفهم وقرهم بالربوبية، فأول خلق (الله) إقراراً بالربوبية أنا وأنت والنبيون على قدر منازلهم وقربهم من الله عز وجل، فقال الله تبارك وتعالى صدقتما واقررتما يا محمد ويا علي، وسبقتما خلقي إلى طاعتي، وكذلك كتتما في سابق علمي فيكما، فأنتما صفوتي من خلقي، والائمة من ذريتكما وشيعتكما وكذلك خلقتكم. ثم قال النبي صلى الله عليه وآله: يا علي فكانت الطينة في صلب آدم ونوري ونورك بين عينيه... (١)

---

(١) سحار الأنوار / ج ٢٥ / ص ٣ / رواية ٥.

## بين القدر والقضاء

أخرجت الفلسفة البشرية الوضعية موضوع القدر والقضاء من محتواه الحقيقي، وأفقدته فائدته الایمانية المناسبة لها، وذلك بما ذهبت إليه من معتقدات فاسدة، بعيدة كل البعد عن مفاهيم القرآن الكريم وغايات الخالق العظيم. وقبل أن نعرف القدر والقضاء والمشيئة والارادة، لابد من طرح مقدمة هي من الامامية بمكان بالنسبة لاستيعاب الموضوع برمتها.

إن الإنسان حينما يتحدث عن الله سبحانه وتعالى عليه أن يتطرق بدءاً مما عرف الله نفسه في قوله الكريم، والقرآن الكريم أكد في أكثر من مناسبة على أن اقتران صفة ما، أو إسم ما بالله عز وجل مختلف اختلافاً كلياً عن اقتران صفة أو اسم ما بالمخلوق، وذلك تبعاً للتفاوت الموجود بين الطرفين.

فحينما تقول : إن الله حنان ورحمن، وإن الله أراد كذا وما أشبه، فلا بد من أن تعرف بأن معنى كلامك مختلف عما إذا قلت : فلان حنان ورؤوف، وأنه غضب أو أراد كذا.

والفرق في ذلك يكمن في أن الحديث عن الله يعني الحديث عن غاية الفعل، أما الحديث عن الإنسان فهو حديث عن مبدئه. فالإنسان حينما يرحم أحلا من الناس فإن فعله هذا يتحقق عبر مراحل معينة، فهو ينظر إليه ثم يرى ما به من ضعف وعجز، ثم يتآلم له قلبه، ثم تثور نفسه، ثم يأخذ مقدارا من المال ويعطيه. وأنت حينما ترى رجلا جريحا قد دهسته سيارة فانك ترحمه وتتقذه وتسعفه وتذهب به إلى أقرب مستشفى؛ أي أن مراحل فعلك تمثلت بالنظر إليه، ثم بتأثير القلب، ثم بهمة النفس، ثم بالقرار والعزم على إنقاذه، ثم حمله إلى المستشفى. فإذا قيل : فلان رحيم يعني أن (الرحمة) قد مررت عبر هذه المجموعة المتعاقبة من المراحل حتى تحققت.

أما إذا قلنا : (رحم الله فلاناً)، فإننا لا نعني أن الله قد نظر إليه بعينيه، فالله لا عين له. ولا نعني أن الله قد تأثر قلبه جراء هذا المنظر المفجع أو ذاك، فالله لا قلب له. فالله ينظر من دون عين، ويرحم الإنسان من دون توجع قلب. فالإنسان بحاجة إلى المراحل والمقدمات ليحصل في ذاته تحول متكامل، أما الله جل جلاله فلا حاجة به إلى تحول. فمعنى أن الله رحم فلانا هو أن السيارة كادت تدهسه فتبه السائق والسائق غير الاتجاه ولم يدهسه، فالعمل نفسه الذي يقوم به الإنسان الرحيم عبر الوسائل وبعد التحولات الذاتية يقوم به الله تعالى ولكن دون الحاجة إلى مقدمات، وهذا معناه : "خذ الغايات واترك المبادئ" في إطار الحديث عن فعل الله تعالى.

ولنضرب مثلاً آخر: حينما نعت انساناً بأنه غضبان، فمعنى أن الدم تلفق إلى قلبه، وإن اعصابه تحركت وتشنجت، وإن عينيه أحمرتا، وأن أوداج رقبته برزت؛

فسادت الجسم والروح حالة استثنائية، ثم رفع يده وضرب صاحبه أو صرخ في وجهه أو أدى ما عَبَرَ عن غضبه. فتلك هي المقدمات وهذه هي التسخة، ولكن الحديث عن غضب الله غني عن وجود أو حتى تصور وجود هذه المقدمات. فالله لا دم ولا قلب له ولا عروق ولا أوداج له.

إذًا، فالبادئ أمر يخص الإنسان، والتسيحة أمر يخص الله تعالى.

حينما يريد الإنسان القيام بعمل ما فهو يفكر ويخطط ويعزم ويقرر، كأن يقف في الشارع وينظر إلى هذا الطرف وذاك ويتأكد من ساعته فيفكر قليلاً ويسهو قليلاً ويطالع مذكرته لمراجعة جملة من النقاط المدونة، ثم يصل إلى نقطة الارج في قراره فينطلق.

لكن محمل هذه البدایات لا وجود لها في الحسابات الالهية، إنه في غنى مطلق عنها، لأنها خالقها لغيره. فهو يشاء وينتهي الأمر. ولكن كيف هي مشيئة الله تبارك وتعالى؟ وكيف يفعل؟

هذا سؤالان من جملة أسئلة تبقى الإجابة عليها مجحولة، ليس الآن فقط، بل إلى الأبد، لأن الله جل جلاله، تعالى عن أن تدركه الأبصار وهو يدرك الأبصار، فقد قرئ بين يدي العالم عليه السلام قوله : " لا تدركه الأبصار وهو يدرك الأبصار " فقال : إنما عنى أبصار القلوب وهي الأوهام... (١) فالله لا يمكن أن يتوهمه الإنسان، وكلما توهّم الإنسان فهو مخلوق مردود عليه. هذا الذي يمكن أن يتوهمه الإنسان ليس هو الله. وقد جاء في الدعاء : " إلهي طموح الآمال قد خابت إلا لدريك، ومعاكف الهيم قد تعطلت إلا إليك، ومنذهب العقول قد

---

(١) بحار الأنوار / ج ٣ / ص ٢٦٢ / روایة ١٧.

سمت إلا إليك...”<sup>(١)</sup> فعل الانسان يسمو ويسمو ولكنه يعجز عن الوصول الى رب العالمين.

## مراحل خلق الكون :

اما قضية القدر والقضاء، فيمكن تصورها عبر استيعاب مراحل خلق الكون ؛ المراحل المتمثلة بخلق المشيئه التي تخلق الارادة ثم التقدير ثم القضاء ثم التحقق. فالله جل وعلا خلق المشيئه ثم خلق الأشياء بالمشيئه الفعالة (الارادة). فالمشيئه قررت خلق مخلوق ما فهنا هو (الارادة) ثم قامت بتصميمه وهندسته ومعرفة أبعاده وأقداره من حيث المساحة والحجم والحرارة والبرودة والقابليات، وهذه هي مرحلة (التقدير) أو (القدر) المتمثلة بالخطيط والتصميم، ثم تأتي مرحلة (القضاء)، بمعنى أن هذا المخلوق أصبح معروفاً وجاهزاً، وبعد ذلك تأتي مرحلة التحقق والامضاء ؛ أي إزالة هذا المخلوق الجديد إلى أرض الواقع وحيز الوجود. ولبيان ذلك نسوق مثلاً - والأمثلة تضرب ولا تقلس، وتعلى الله عن الأمثال - : أن ملكاً في بلد ما يريد خوض حرب ضد عدوه، فهو يعمد أولاً إلى تنصيب قائد للعمليات، ثم يقرر هذا القائد وبتوجيه من الملك ما يحتاجه الجيش من سلاح وقوات وموقع. هذا كله يجب أن يقرر ضمن خريطة تفصيلية شاملة، ثم يأتي قرار تحديد ساعة الصفر فلا تحتاج القوات إلا إلى الأمر النهائي بالهجوم، وبعد ذلك تقع طبول الحرب ...

قرار التنصيب هو بمثابة المشيئه. وقرار الحرب بمثابة الإرادة. وتعيين ما تحتاجه القوات بمثابة التقدير والقدر. وتحديد ساعة الصفر بمثابة القضاء. وقوع الطبول

---

(١) بحار الأنوار / ج ٨٤ / ص ٢٧٧ / رواية ٧٠.

فالمراحل هكذا : شاء وأراد، وقرر وقضى وأمضى. فالله سبحانه وتعالى أراد ما شاء وقرر ما قدر وقضى ما قوى ما قوى، هذه هي مراحل القدر والقضاء.

ولاشك أن هذه الامور الخمسة حادثة ليست قديمة مع الله تبارك وتعالى. إنما القديم مع الله هو العلم، والعلم ذاته. بينما المشيئة والارادة والقدر والقضاء والامضاء مخلوقات حادثة، والبداء في المشيئة موجود وفي الارادة موجود وفي القدر موجود، ولكن إذا تحول القدر الى قضاء فليس هناك بداء، إذ وراء القضاء مباشرة يأتي الامضاء، وإذا أمضى الله شيئا انتهى الأمر.

### القدر والقضاء في أحاديث أهل البيت عليهم السلام :

أما الاحاديث والروايات الشريفة في هذا الخصوص، فقد جاء في كتاب (بحار الأنوار) عن يونس عن أبي الحسن الرضا عليه السلام أنه قال : ... لا يكون إلا ما شاء الله وأراد وقدر وقضى. قلت : فما معنى شاء ؟ قال الامام عليه السلام : ابتداء الفعل. قلت : فما معنى أراد ؟ قال الامام عليه السلام : الثبوت عليه. قلت : فما معنى قدر ؟ قال الامام عليه السلام : تقدير الشيء من طوله وعرضه. قلت : فما معنى قضى ؟ قال الامام عليه السلام : إذا قضى أمضاء، فذلك الذي لا مرد له. (١) فابتداء الفعل هو أول ما يحصل من جانب الفاعل ويصدر عنه، وإرادة الفعل تعني الثبوت عليه. وتقدير الشيء يعني التخطيط له وهندسته. وقضاء الشيء يعني الامضاء الذي لا عودة فيه.

---

(١) بحار الأنوار / ج ٥ / ص ١٢٢ / رواية ٦٨.

وقال الرضا عليه السلام ليونس مولى علي بن يقطين : يا يونس ؟ لا تتكلم بالقدر. قال (يونس) : إني لا أتكلم بالقدر، ولكن أقول - شيئاً واحداً - : لا يكون إلا ما أراد الله وشاء وقضى وقدر. فقال الامام الرضا عليه السلام : ليس هكذا أقول، ولكن أقول : لا يكون إلا ما شاء الله وأراد وقدر وقضى. ثم قال : أتدرى ما المشيئة ؟ فقال (يونس) : لا. فقال عليه السلام : همه بالشيء - وهو ليس همنا - أو تدرى ما أراد ؟ قال : لا. قال عليه السلام : إتمامه على المشيئة. فقال عليه السلام : أو تدرى ما قدر ؟ قال : لا. قال عليه السلام : هو الهندسة... ثم قال عليه السلام : إن الله إذا شاء شيئاً أراده، وإذا أراد قدره، وإذا قدره قضاء، وإذا قضاه أمضاه... (١)

وفي الواقي عن الكافي مستنداً عن يونس بن عبد الرحمن عن يونس قال : قال لي أبو الحسن عليه السلام : يا يونس أتعلم ما المشيئة ؟ قلت : لا. قال : هي الذكر الأول. أو تعلم ما الإرادة ؟ قلت : لا. قال : هي العزيمة. أتعلم ما القدر ؟ قلت : لا. قال : هو الهندسة ووضع الحدود من البقاء والفناء، ثم قال : والقضاء هو الابرام وإقامة العين.

### علم الله بلا حدود :

ولا ريب أن هناك مرحلة سابقة لهذه المراحل وهي مرحلة علم الله تبارك وتعالى ؛ العلم القديم الذي لا ينفصل عن ذاته، بل هو ذاته.

وقيل للامام الكاظم عليه السلام : كيف علم الله ؟ قال : علم وشاء وأراد وقدر وقضى وأمضى، فامضى ما قضى وقضى ما قدر وقدر ما أراد. فعلمته كانت

---

(١) بحار الأنوار / ج ٥ / ص ١٢٢ / روایة ٦٩.

المشيئة، وبمشيئته كانت الإرادة، ويإرادته كان التقدير، وبتقديره كان القضاء، وبقضاءه كان الامضاء.

فالعلم متقدم على المشيئة، والمشيئة ثانية، والإرادة ثالثة، والتقدير واقع على القضاء بالامضاء، فله تبارك وتعالي البداء فيما علم متى شاء وفيما أراد لتقدير الأشياء، فإذا وقع القضاء بالامضاء فلا بداء... وبالعلم علم الأشياء قبل كونها، وبالمشيئة عرف صفاتها وحدودها وأنشأها قبل إظهارها، وبالإرادة ميز أنفسها في لوانها وصفاتها وحدودها، وبالتقدير قدر أقواتها وعرف أولها وأخرها، وبالقضاء أبان للناس أماكها ودلّهم عليها، وبالامضاء شرح عللها وأبان أمرها؛ ذلك تقدير العزيز العليم. (١)

وما يسعنا تفصيله وشرحه في هذا المقام هو القول بأن علم الله أمر مختلف عن القدر والقضاء؛ فعلم الله عين ذاته القدسية، فهو قديم، أما القدر والقضاء فهما حادثان مخلوقان يأتيان بعد خلق المشيئة والإرادة.

فعلم الله بلا حدود، فهو يعلم ما سيفعل وما سيحدث، وعلم البشر عاجز عن الوصول إلى معرفة علم الله سبحانه وتعالي مهما كان هذا البشر عظيماً إلا ما علمه الله نفسه. وقد جاء في القرآن الكريم على لسان الرسول الاعظم صلى الله عليه وآله : ﴿وَلَوْ كُنْتُ أَعْلَمُ الْغَيْبَ لَا سَتَكْرِتُ مِنَ الْخَيْرِ﴾ (الاعراف / ١٨٨) وقالت الملائكة لربها حل جلاله :

﴿لَا عِلْمَ لَنَا إِلَّا مَا عَلِمْنَا﴾ (البقرة / ٣٢) وأمرنا الله بالدعاء اليه : ﴿وَقُلْ رَبِّ زِدْنِي عِلْمًا﴾ (طه / ١١٤) ووصف الله الخلق بقوله : ﴿وَمَا أُوتيْتُمْ مِنْ

(١) بحار الأنوار / ج ٥ / ص ١٠٢ / روایة . ٢٧

العلم إلا قليلاً» (الاسراء/ ٨٥) وجاء في المأثور من الدعاء عن الأئمة عليهم السلام : " وأسألك باسمك العظيم الأعظم المكنون المحزون عندك الذي لم تطلع عليه لا ملكاً مقرباً ولا نبياً مرسلاً ".

هذا هو العلم الالهي، وهذا هو الغيب الذي لا يظهر على غيره أحداً إلا من يرتضى من رسول، ولكن حينما يخرج الشيء من العلم الى المشيئة أو من المشيئة الى الارادة أو من الارادة الى التقدير أو القضاء فمن الممكن أن يتعرف إليه الملائكة أو الانبياء أو الأئمة أو المؤمنون أو حتى البشر العاديون.

## القدر والقضاء بحث مقارن

من شطحات الفلسفة البشرية فيما يتعلق بموضوع القدر والقضاء، أنها ذهبت إلى القول بأن القضاء عبارة عن "صور علمية لذات الله المقدسة دون تأثير أو تأثر، وهذه الصور ليس لها حياثات عدمية أو إمكانات واقعية. فالقضاء صورة من صور عالم الله القديم، باق يبقاء الذات الإلهية. وأما القدر فهو بمثابة وجود صور موجودات في العالم السماوي النفسي، مطابقة لما في مواردها الخارجية الشخصية المستندة إلى أسبابها وعللها؛ واجبة بها ملازمة لأوقاتها المعينة وأمكنتها الخصوصية.." .

ويقول أحد الفلاسفة: الممكن الأشرف الأقرب وهو العقل الأول قلم؛ وهو أيضا قضاء الله الإجمالي، حيث إنه بسيط الحقيقة مشتمل على جميع صور ما دونه بنحو البساطة، والصور القائمة بالقلم قيام صدور بلا واسطة أو مع الواسطة، وهي العقول العرضية المتكافئة أو المثل التورية قضاها التفصيني لأن فيها كثرة نوعية.

وقال المشائيون : القضاء والقدر ؟ هو الصور الكلية القائمة بالعقل ب نحو  
الارتسام ، والصور الجزئية القائمة بالنفس الجزئية المنطبعة الفلكية هي الصور  
القدرة ...

من هنا يتبيّن أن الفلسفة البشرية البعيدة كل البعد عما وضّحه القرآن الكريم، وبيته السنة المطهرة، تعتقد بأن القدر والقضاء مرحلتان من مراحل علم الله سبحانه وتعالى، ولأن الله قدّيم فالقدر والقضاء قدّيمان ؛ وإذا كانا قدّيمين فينبغي أن يكون ما وراءهما قدّيماً أيضاً.

لقد أوضحتنا فيما سلف أن مشكلة الفلسفة البشرية أنها لم تستطع أن تفهم العلاقة بين الخالق والمخلوق ؛ بين ما يسمى بالقديم وبين ما يسمى بالحدث، تماماً كما هو شأنها إزاء موضوع البداء والإرادة الإلهية، وبباقي الموضوعات الخاصة بهذا الشأن، حيث تذهب أغلبية التصورات البشرية بأن جميع ما يتعلق بالله جل ثناؤه لابد وأن يأخذ الطابع الأزلي القديم، رغم التفاوت الكبير بين مثل هذا الاعتقاد وبين ما فطر الله الناس عليه، فضلاً عن تعاليم القرآن المجيد وروايات الرسول صلى الله عليه وآله وأئمة أهل البيت (عليهم السلام) الذين هم معدن العلم الإلهي المجيد.

والاعتقاد بأن مجرد علم الله هو القضاء والقدر يعني أن القضاء والقدر ليسا خلقاً جديداً من خلق الله، ومعنى ذلك أنه لا تبديل لقضاء الله ولقدره لأنهما من ذات الله وذات الله لا يتغير .

ولكن مثل هذا الاعتقاد الجاف يتسبب للبشرية كلها في حلقة مشكلة كبيرة للغاية تمثل في العيش - كمرحلة أولى - دون التعلم الى أدنى بصيص نور من

الأمل ؛ الأمل في أن يدفع الله البلاء عن الإنسان، أو على الأقل إمكانية العمل على تغيير الواقع بارادة و اختيار الإنسان.

ثم إن مفهوم حمود القدر والقضاء يتناقض مع جملة من الآيات القرآنية الكريمة التي هي من صنع الخالق القديم أيضاً، بالإضافة إلى سيرة الرسول العظيم صلى الله عليه وأله وآله وأئمه أهل البيت عليهم السلام الذين هم خلفاؤه الشرعيون. فالآيات القرآنية المباركة توکد في غير مناسبة على ضرورة أن يتوجه العبد إلى ربه الأكبر لطلب العفو والمغفرة وإلى التماس الطلبة منه، لا من غيره. فإذا كان الداعي يتضرع إلى الله جل جلاله ويدعوه لأن يمحوه من قائمة الأشقياء وأن يكتبه من السعداء؛ فهو من منظور الفلسفة البشرية لا يذهب إلى الواقع، بل إنه يتعلق بشيء هو أقرب إلى السراب منه إلى الحقيقة. فما دام القدر والقضاء أمرين قدبيمين فلا أمل في تبديلهما أو تبدلهم، إذاً فالإنسان شقي أو سعيد منذ أن خلق، بل منذ أن قرر الله خلقه، بل هو شقي أو سعيد منذ القدم وإلى الأبد القادم. فليصلح هذا المسكين ما بدا له، وليفتق هذا السعيد ما بدا له، فسلو كهما لا يغير من الأمر شيئاً مطلقاً !!

هذا من جانب، ومن جانب آخر لنا أن نتساءل عن السر من وراء خلق الجنّة والنار؟ ولنا أن نعتقد بخطأ وجودهما - والعياذ بالله - وفق الاعتقاد بازليّة القدر والقضاء، أو أن نعتقد بوجود ظلم فادح في طريقه إلى التزول بحق البشرية على اعتبار نفي قانون التواب والعقاب بالنسبة إلى الجنّة والنار. فالقدر والقضاء بعد أن رسموا الخارطة التفصيلية لحياة الإنسان في الدنيا قرراً أن يدخلوا ثلاثة من البشرية إلى الجنّة، وأن يحشروا ميلارات البشر إلى النار حشراً. فالبعض يدخل الجنّة دون عمل

لأن هذا قدر الله، وأهل النار يدخلون النار بدون ذنب لأن هذا أيضاً قدر الله !!  
وهذا الاعتقاد يتناقض مطلقاً التناقض مع قول الله سبحانه وتعالى في قرآنـه  
ال الكريم :

١/ ﴿مَنْ عَمِلَ صَالِحًا فَلِنفْسِهِ وَمَنْ أَسَاءَ فَعَلَيْهَا وَمَا رَبُّكَ بِظَلَامٍ لِلْعَبْدِ﴾  
(فصلت / ٤٦)

٢/ ﴿ذَلِكَ بِمَا قَدَّمْتَ أَيْدِيكُمْ وَأَنَّ اللَّهَ لَيْسَ بِظَلَامٍ لِلْعَبْدِ﴾  
(آل عمران / ١٨٢) و (الأنفال / ٥١)

٣/ ﴿إِنَّ اللَّهَ لَا يَظْلِمُ النَّاسَ شَيْئاً وَلَكِنَّ النَّاسَ أَنفَسَهُمْ يَظْلِمُونَ﴾  
(يونس / ٤٤)

٤/ ﴿فَمَا كَانَ اللَّهُ لِيَظْلِمَهُمْ وَلَكِنْ كَانُوا أَنفَسَهُمْ يَظْلِمُونَ﴾ (الروم / ٩)  
وعشرات الآيات القرآنية الأخرى بهذه المضمون.

ولا يفوـت كل ذي عين تفاصـيل سـيرة النبي صلى الله عليه وآلـه وأـهل بيـته الطـاهـرين عـلـيـهم السـلامـ، حيثـ كـانـت مـليـة بـصـورـ التـبعـدـ وـالتـضـرـعـ إـلـى اللهـ حلـثـاؤـهـ. وـهـنـا الـإـمـامـ زـيـنـ الـعـابـدـيـنـ عـلـيـهـ السـلامـ سـمـيـ ذـوـ الفـنـاتـ لـكـثـرـةـ سـجـودـهـ، وـهـوـ مـعـ ذـلـكـ كـانـ يـتـحـسـرـ عـلـىـ عـبـادـةـ وـتـضـرـعـ جـدـهـ أـمـيرـ الـمـؤـمـنـيـنـ عـلـيـهـ السـلامـ إـلـىـ رـبـهـ عـزـ وـجـلـ. وـذـاكـ الـإـمـامـ مـوـسـىـ بـنـ جـعـفـ الرـاكـظـمـ عـلـيـهـ السـلامـ الـذـيـ قـضـىـ سـنـيـ سـجـنـهـ الـمـدـيـدـ فـيـ الدـعـاءـ وـالـتـطـلـعـ إـلـىـ مـزـيدـ مـنـ الرـحـمـةـ وـالـغـفـرـانـ الـالـهـيـ، لـهـ وـلـشـيعـهـ الرـازـحـينـ تـحـتـ وـطـأـةـ ظـلـمـ بـنـيـ العـبـاسـ عـلـىـ عـهـدـ هـارـونـ الرـشـيدـ. وـكـلـ هـذـهـ السـيـرـةـ تـعـنيـ أـنـ كـلـ شـيـءـ فـيـ الـحـيـاةـ قـابـلـ لـلتـغـيـرـ بـارـادـةـ جـديـدةـ مـنـ اللهـ سـبـحـانـهـ وـتـعـالـىـ، فـلـيـسـ الـقـدـرـ وـالـقـضـاءـ قـدـيمـيـنـ ثـابـتـيـنـ كـلـمـ اللهـ وـذـاتهـ المـقـدـسـةـ.

إن الفكرة القائلة بقدم القدر والقضاء وأنهما من ذات الله سبحانه، فكرة تنتهي إلى القول بالجبر. والجبر ينتهي إلى استحالة المسؤولية والتهرب أو الهروب منها، فضلاً عن تفنيد قانون الجزاء والشواب والعقاب، وبالتالي ظلم الله لعباده. وهذا القول بعيد عن شرع الله، وفطرة وعقل الإنسان.

اما القول بحدوث القدر والقضاء - وهو مفهوم ومنطوق الشريعة الإسلامية - فمتبوعه القول بالقدرة الإلهية التي أوجدت هذا الإنسان من التراب وستعيده إليه مرة أخرى. وهو مفهوم ومنطوق قوله تعالى : ﴿إِنَّا لِلَّهِ وَإِنَّا إِلَيْهِ رَاجِعُونَ﴾ (البقرة/١٥٦) فالله سبحانه هو الذي خلقنا وملكنا ونحن إليه عائدون. ونحن يس العقل والعود احرار بالقدرة الربانية التي تمدنا بأسباب الحياة، وتهيء لنا فرص إثبات الوجود وجذارة استحقاق الدخول إلى الجنة التي هي مصدق العدالة والرحمة الإلهية. فالله جل جلاله ليس ينبعاً يخرج الماء منه فلا يعود إليه، بل الحكمة ذاته والعدل ذاته والعلم ذاته، وحاشاه ان يخلق الإنسان فيقضى عليه بالشقاء الدنيوي ثم يدخله ناراً في الآخرة. فهو لرغبة لديه في تعذيب أحد أبداً.

وذهبت فئة أخرى إلى نفي القدر والقضاء مرة واحدة، وقال أتباع هذه الفلسفة بأن الله قد خلق الكون وتركه لشأنه. ومنهم من عزا ذلك إلى أن الله تعالى عن التدخل في شؤون المخلوقات، بل هو عاجز عن التدخل بسبب الفاصلة غير القابلة للتصور بين عظمة ذاته وبين حقارة الكون والمخلوقات. في حين برر آخرون القول بنفي القدر والقضاء بأن الله خلق الخلق ضمن قانون آلي - ميكانيكي - مثل ما يصنع صانع الساعات الساعة، فهو يصنع آلاتها ثم يركب هذه الآلات ثم

يشحّنها بالطاقة ثم يتركها لشأنها تعمل وتعمل حتى تفزع طاقتها. ونفي القدر والقضاء هذا كان يسمى في المتنطق القديم (التفويض) .

ويبين الجبر والتفويض لا يزال الاسلام يؤكّد حقيقة أخرى ؛ حقيقة صادرة عن العالق نفسه، وهي في الوقت ذاته تلاءم والفطرة الانسانية التربوية.

تشير الشريعة السمحاء الى أن الله رسم خريطة الكون من حيث التقدير ؛ وللإنسان حرية انتخاب الطريق الذي يرتديه لنفسه للسير ضمن هذه الخريطة. فالله تعالى أباً هذا المخلوق بحتمية وجود يوم القيمة ؛ اليوم الذي لا يعلم ميقاته إلا الله، والله نفسه يبيّن للإنسان طرق الملتقى حتى ذلك اليوم. فالإنسان ليس كالساعة، إذ من الحمق تشبيهه بالآلة، وهو ليس سجينًا، إذ من الظلم نسبة الظلم الى الله.

ولقد لعن نبي الاسلام محمد صلى الله عليه وآلـه قدرية هذه الامة واعتبرهم كاليهود، والمقصود هنا : القدرة بالمعنىين: الجبر والتفويض. فالقدرة اصطلاح يعم من قال بحمود القدر ومن قال بفوضويته.

وسواء قال الإنسان بالجبر أو قال بالتفويض فالنتيجة واحدة، وهي تجرده عن إنسانيته ومسؤوليته. فمن يذهب الى الجبر يؤكّد بأن الله هو المسؤول عن أعمالنا ؛ لأنـه هو الذي يحرّكنا. ومن يذهب الى التفويض يؤكّد بأنـ لا شأن لله في خلقه، وبالتالي وقوف هذا المخلوق حائراً متسائلاً عن سبب وجوده والى أية نقطة يسير ؟!

أما الایمان بالقضاء والقدر فهو دافع الى الایمان بوجود شريعة لله والى الالتزام بها، كما هو دافع الى الایمان بقدرة الله على أن يمحو ما يشاء ويثبت ما يشاء

وعنده ألم الكتاب ؟ فيحرّكه إلى المزيد من العمل الصالح والحمد والاجتهاد في الدعاء والتسلّل إلى قوة الوجود المطلقة. فيین الخبر والاختيار يتحرّك الإنسان باتجاه تكريس حسناته وتلافي سيئاته.

وقد روى الإمام أمير المؤمنين عليه السلام عن رسول الله صلى الله عليه وآله أنه قال : سبعة لعنهم الله وكل نبي محب : المغفر لكتاب الله، والمكذب بقدر الله، والمبدل سنة رسول الله، والمستحلّ من عترتي ما حرم الله عز وجل، والمتسلط في سلطانه ليعز من أذل الله وينزل من أعز الله، والمستحل لحرم الله، والمتكبر على عبادة الله عز وجل. (١)

وقال النبي صلى الله عليه وآله أيضاً : يقول الله عز وجل : من لم يرض بقضاءي ولم يشكر لنعمائي ولم يصر على بلاي فليتخد ربا سوائي . (٢)  
فله سبحانه وتعالى قضاء لا يرد ولا يبدل ، وله نعم علينا يجب أن نشكّره عليها ، ويختبرنا بيلاء لا بد من الصبر عليه.

وقال الإمام الرضا عليه السلام : ثمانية أشياء لا تكون إلا بقضاء الله وقدره ؛ النوم واليقظة والقوّة والضعف والصحة والمرض والموت والحياة. (٣)

وسأّل رجل أمير المؤمنين عليه السلام بعد انصارافه من صفين قائلاً : يا أمير المؤمنين أخبرنا عن خروجنا إلى الشام أبقضاء وقدر ؟ فقال الإمام عليه السلام : نعم يا شيخ ؛ ما علّوت تلعة ولا هبطتم بطن واد إلا بقضاء من الله وقدره . فقال

---

(١) بحار الأنوار / ج ٥ / ص ٨٨ / رواية ٦.

(٢) المصدر / ص ٩٥ / رواية ١٨.

(٣) المصدر / ص ٩٥ / رواية ١٧.

الرجل : عند الله احتسب عنائي ، والله ما أرى لي من الأجر شيئاً . فقال علي عليه السلام : بلـى ، فقد عظـمـ الله لكم الأجر في مسـيرـكم وأتـمـ ذـاهـبـونـ ، وعلـىـ منـصـرـكـمـ وأـتـمـ منـقـلـبـونـ ، ولـمـ تـكـونـواـ فـيـ شـيـءـ منـ حـالـاتـكـمـ مـكـرـهـينـ . فقال الرجل : فـكـيفـ لـاـنـكـوـنـ مـضـطـرـيـنـ وـالـقـضـاءـ وـالـقـدـرـ سـاقـانـاـ وـعـنـهـمـاـ كـانـ مـسـيرـناـ ؟ـ

قال أمـيرـ المؤـمنـيـنـ عـلـيـهـ السـلـامـ :ـ وـيـحـكـ اـلـعـلـكـ ظـفـتـ قـضـاءـ لـازـمـاـ وـقـرـأـ حـاتـماـ !ـ

ولـوـكـانـ ذـلـكـ كـذـلـكـ لـبـطـلـ الشـوـابـ وـالـعـقـابـ ، وـسـقـطـ الـوـعـدـ وـالـوـعـيدـ .ـ إـنـ اللهـ سـبـحـانـهـ أـمـرـ عـبـادـهـ تـحـيـيـراـ ، وـنـهـاـمـ تـحـذـيـرـاـ ، وـكـلـفـ يـسـيـراـ ، وـلـمـ يـكـلـفـ عـسـيـراـ ، وـأـعـطـيـ عـلـىـ القـلـيلـ كـثـيرـاـ ، وـلـمـ يـعـصـ مـغـلـوبـاـ ، وـلـمـ يـطـعـ مـكـرـهـاـ ، وـلـمـ يـرـسـلـ الـأـنـبـيـاءـ لـعـيـاـ ، وـلـمـ يـنـزـلـ الـكـابـ لـلـعـبـادـ عـبـنـاـ ، وـلـاـ خـلـقـ السـمـاـوـاتـ وـالـأـرـضـ وـمـاـ يـنـهـمـاـ بـاطـلـاـ :

**﴿هُذِّلَكَ ظَنُّ الَّذِينَ كَفَرُوا لَهُوَ يُؤْتَلُّ لِلَّذِينَ كَفَرُوا مِنَ النَّارِ﴾** (ص/٢٧)

فـهـنـهـ ضـرـبـةـ رـجـلـ مـسـرـورـاـ وـهـوـ يـقـولـ :ـ أـنـتـ الـإـمـامـ الـذـيـ نـرـجـوـ بـطـاعـتـهـ يـوـمـ النـشـورـ مـنـ الـرـحـمـنـ رـضـوانـاـ .ـ (١ـ)

وـجـنـوـةـ القـوـلـ إـنـ الـإـنـسـانـ الـمـسـلـمـ لـابـدـ وـأـنـ يـأـخـذـ تـعـالـيمـهـ مـنـ مـصـدـرـهاـ الـحـقـيقـيـ

وـهـوـ الـقـرـآنـ الـكـرـيمـ وـسـنـةـ النـبـيـ صـلـيـ اللـهـ عـلـيـهـ وـآلـهـ وـأـهـلـ بـيـتـهـ عـلـيـهـمـ السـلـامـ ،ـ وـذـلـكـ

لـيـنـطـيـقـ الـاسـمـ عـلـىـ الـمـسـمـيـ .ـ وـمـنـ جـمـلـةـ هـذـهـ التـعـالـيمـ ضـرـورـةـ الـحـفـاظـ عـلـىـ عـقـلـهـ

وـإـدـرـاكـهـ السـلـيـمـ وـتـحـلـيـلـهـ لـلـاعـقـدـاتـ تـحـلـيـلاـ نـزـيـهاـ ،ـ مـشـفـوـعاـ بـمـاـ تـمـلـيـهـ عـلـيـهـ الـآـيـاتـ

الـقـرـآنـيـةـ ؛ـ وـضـرـورـةـ أـلـاـ يـكـوـنـ فـكـرـهـ فـكـرـاـ اـنـقـائـيـاـ ،ـ إـذـ طـرـيـقـ الـاـنـقـاءـ تـخـرـجـ الـمـرـءـ عـنـ

مـصـدـاقـيـهـ كـكـائـنـ مـفـكـرـ مـسـتـقلـ ،ـ لـاـ سـيـماـ وـأـنـ اـنـخـابـ النـظـرـيـاتـ الـفـلـسـفـيـةـ مـحـلـ

الـبـحـثـ يـدـوـ أـمـرـاـ صـعـباـ لـلـغاـيـةـ ،ـ عـلـىـ إـعـتـارـ أـنـ هـذـهـ النـظـرـيـاتـ تـمـتـازـ بـخـلـفـيـةـ تـأـريـخـيـةـ

(١ـ) نـهـجـ الـبـلـاغـةـ /ـ قـصـارـ الـحـكـمـ ٧٨ـ -ـ وـبـحـارـ الـأـنـوارـ /ـ جـ ٥ـ /ـ صـ ٩٥ـ .ـ

- وإن اعتقدها بعض المسلمين - قد تكون مجهولة الأسلس، أو أن تكون ذات مصدر معاد لكل ما من شأنه تكريس العبودية لله سبحانه وتعالى. فأن يت忤ب الإنسان فكرة معينة أو منهاجاً خاصاً أو حتى ديناً خاصاً فهو حرٌ في ذلك، ولكن أن يعمد إلى التقاط فكرة من هذا الدين ونظرية من تلك الفلسفه ويحسبها على الشريعة الإسلامية فذاك الخطأ بعينه، لأنه لا يمكن ترتيب النظريات المتناقضة أبداً.

إن كتاب الله وسنة النبي وأهل بيته عليهم السلام وحدة متكاملة ؟ تفسر بعضها بعضها. فلا يمكن بأي حال من الأحوال الإيمان ببعض الكتاب والكفر ببعض، أو الاستعاضة بأفكار فلسفية بشرية عن آيات الله وروایات النبي وأهل بيته الصادقة

المصدقة..

## بين الجبر والاختيار

تفضي معظم مسائل العرفان الى مسألة الجبر والتفسير ؟ فهـى مسألة بالغة الحساسية من حيث أنها طرحت كموضوع فلسفـي حينـا، وعالجها عـلم التـربية والـقـانون وـعلم الـكلـام أحيـاناً آخـرى ؛ إذ يعتمدـ عـلـيـها كـثـيرـ من القـضاـيا التـربـوية والأـخـلاـقـية والتـوجـيهـية والتـحـقـوقـية. فالـإنسـان إـذـ عـجزـ عـنـ تـكـرـيسـ فـكـرـةـ الاـخـتـيـارـ المـحـلوـدـةـ وـفـكـرـةـ (ـالـبـيـنـيـةـ)ـ الـخـاصـةـ بـالـجـبـرـ وـالتـفـوـيـضـ، فإـنهـ سـيـكـونـ أـعـجـزـ مـنـ أـنـ يـسـيـرـ عـلـىـ أـسـاسـهـ رـؤـاهـ وـمـعـقـدـاتـهـ التـربـوـيـةـ وـالتـشـريعـيـةـ.

لقد عجزـتـ ظـنـونـ البـشـرـ عـنـ أـنـ تـصـلـ إـلـىـ خـطـ وـاضـحـ فـيـ هـذـاـ الـاطـارـ، وـقـدـ اـنـتـهـتـ هـذـهـ الـظـنـونـ الـبـالـيـةـ إـلـىـ الـجـبـرـ تـارـةـ وـالـىـ التـفـوـيـضـ آخـرىـ. وـنـحـنـ سـتـتـاـولـ الـمـوـضـوعـ وـنـبـحـثـ عـنـ حـلـ هـذـهـ الـمـشـكـلـةـ مـنـ خـلـالـ مـاـ نـسـتـوـجـهـ مـنـ آـيـاتـ الـذـكـرـ الـحـكـيمـ وـرـوـاـيـاتـ النـبـيـ وـأـهـلـ بـيـتـهـ عـلـيـهـمـ السـلـامـ ؛ـ نـشـرـ تـفـاصـيلـ الـحـلـ، وـنـفـنـدـ الشـبـهـاتـ الـتـيـ حـامـتـ حـولـ مـسـأـلـةـ الـاخـتـيـارـ.

لقد قال فلاـسـفـةـ الـبـشـرـ بـصـورـةـ عـامـةـ بـأنـ الـإـنـسـانـ كـائـنـ مـجـبـرـ فـيـ سـلـوكـهـ. كـمـاـ

إنهم تهربوا من الاعتراف بخطئهم الفادح هذا، حينما سلوا عن العلة في أن يأمرهم الله سبحانه وتعالى وينهاهم ويحملهم التكاليف الشرعية والأخلاقية ؛ هذا فضلاً عما يلزمهم العرف والمجتمع بالتزامات متفق عليها.

ومن الملاحظ ؛ أن الجاهلية الغربية الحديثة بكل مدارسها تقول أيضاً بالاحتمالية، وهي تعبر آخر عن (الجبن). ومثال ذلك قول الماركسية المادية باحتمالية الصراع الطبقي، وكذلك الحال بالنسبة للمنصب الاجتماعي الذي بنيت عليه الديمقراطية الغربية الحاكمة، حيث يؤكد هذا المنصب حتمية تأثير القوانين الاجتماعية على حركة الإنسان. وهناك المنصب الجنسي القائل باحتمالية انصياع حرفة الفرد إلى ما تمليه عليه احتياجاته الجنسية.

إن هذه المذاهب وغيرها من المذاهب الحديثة يتفق جميعها على الاحتمالية وعلى أن الإنسان كائن عاجز ؛ لا حول له ولا قوة. ولكنها تختلف فيما يسيطر على هذا الكائن ؛ فبعض يقول المجتمع، وبعض يقول الاقتصاد ووسائل الاتصال، وبعض يقول العقد النفسية، وبعض يؤكد على الحركة التاريخية ودوراتها.

إذًا، فالإنسان في متاهة النظريات هذه لا يعلو أن يكون أكثر من عربة يحركها سائقها، فهي تسير كما يشاء القائد ولا إختيار لها بالمرة. هذه هي نهاية مبلغ الفلسفة البشرية.

أما رسالات الله فتوكل على أن الإنسان كائن حر في تصرفاته، ومسؤول عن مصيره. وأستطيع في هذا المجال الجزم بأن أحد أهم أبعاد الشرك بالله العلي العظيم هو الاعتقاد باحتمالية تفوق العوامل الأرضية على الإنسان، وبالتالي القول باحتمالية وجود فاصلة بين الإنسان وربه العالق.

## الرب القاهر.. والانسان الحر..

إن الكثير من الناس يتصورون بأن السلطات الظالمة عامل قاهر لا يستطيعون تجاوزه أبداً، ولأنهم كانوا يزعمون بظاهرة السلطة والسلالة الحاكمة فقد رفعوها إلى مصاف الإله، أو استعاوضوا بها عن الإله. وقد عمد البعض إلى الخنوع والخضوع لصورات خرافية أخرى، حيث اعتقدوا بظاهرة الفواهر الطبيعية وال موجودات الفضائية من قبيل النجوم والشمس والقمر، حتى رفعوها إلى مستوى الرب الجليل.

فحاء القرآن الكريم نافياً بالدليل القاطع كل تلك التصورات الخاطئة ؛ مؤكدًا في الوقت ذاته بأن الله "هو القاهر فوق عباده" ، وهو مصدر الوجود ومنبع الخيرات، وهو الذي زود الإنسان بالحرية والاستطاعة.. مشيراً في غير آية مباركة إلى أن الله الذي أنعم على الإنسان بالقابليات العديدة، جعله حرّياً بأن يستفيد من الحرية الممنوحة له، وأن يستمر هذه الاستطاعة في تسخير العالم لمصلحته ؛ إن خيراً فخير، وإن شرًا فشر.

ونطالع في قصة آدم عليه السلام والأمر الالهي المقدس القاضي بسجود الملائكة له وإطاعته إشارات واضحة إلى ما أنعم الله به عليه، باعتباره أباً للبشرية. لقد انصاع الملائكة كلهم لهذا الأمر إلا إبليس - لعنه الله -. ومن المعلوم إن إبليس لم يكن من جنس الملائكة؛ ولكن الله استثناه منهم - رغم إن هذا الاستثناء وهذا التحرير مختلف في ظاهره لاصول علم اللغة واستخداماتها - لتكون على اطلاع بأن المقصود أن جميع الوجود قد سجد لأدم والانسان، لأنه الكائن الوحيد الذي قبل بإختياره حمل الأمانة والمسؤولية في تحكيم الإرادة الالهية في

الوجود الرحيم : ﴿إِنَّا عَرَضْنَا الْأُمَانَةَ عَلَى السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَالْجَبَالِ فَأَيْنَ أَن يَخْمِلْنَاهَا وَأَشْفَقْنَاهَا وَحَمَلْنَاهَا إِنَّهُ كَانَ ظَلَومًا جَهُولًا﴾ (الاحزاب/٧٢). لقد سجد الجميع للانسان إلا إيليس ؟ الى عن أن بنصاع للأمر الالهي المقدس، واستكبر على السجود وطاعة الانسان ؛ الانسان الذي هو خليفة حالقه في أرضه.

إن الانسان الذي تفوق على الجميع، حين قبوله تحمل أمانة المسؤولية الكبرى، أصبح الجميع طوع اختياره إلا طرف واحد يقف على القيد منه، وهو إيليس وجنته. فهذا الكائن الشيطاني أصبح موكلًا - بتمرده - باضطهاد قلب الانسان، فهو قرين النفس الأمارة بالسوء. فكان لابد على الانسان أن يقاوم هذا العداء، وهذا العنوان، ويتصر عليه خير النصار.

أصبح الانسان على اطلاع كامل بأن قابلاته المخلوقة فيه قادرة على تسخير كل شيء ؟ قوة الشمس والرياح والذرة والنفط والجبال والبحار.. ولكنه ينبغي أن يحذر أمراً واحداً وهو إيليس المتعرض له في الطريق. وعليه أن يسخره أيضاً بواسطة العذر من أن يتمكن من سلب قابلاته، وحريته في استخدام هذه القابليات.

إن القرآن كله عبارة عن هتاف عال موجه الى الانسان ؛ الانسان فحسب، يقول بأن الانسان كان حر مسؤول، ﴿إِنَّا هَدَيْنَاهُ السَّبِيلَ إِمَّا شَاكِرًا وَإِمَّا كَفُورًا﴾ (الانسان/٣) و ﴿فَمَنْ يَعْمَلْ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ خَيْرًا يَرَهُ وَمَنْ يَعْمَلْ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ شَرًّا يَرَهُ﴾ (الزلزلة/٨-٧) وغير ذلك مما يحسّد ويصور حقيقة شرك من يعتقد باهورية الاقتصاد والجنس والطبيعة والاجتماع.

## وَكَرَمُ اللَّهُ.. الْإِنْسَانُ :

نعم.. نعتقد نحن المؤمنين بالله أن للعوامل المحيطة بالانسان تأثير لا يخفى، ولكنه ليس تأثيرا مطلقا. وهذا التأثير من الممكن أن يحيد بالخلوق عن الجادة الصواب، إلا أن الله جل جلاله الذي خلق المخلوق أعلم بخصوصياته وقابلياته؛ هذا رب العظيم هو ذاته أمر الإنسان بمقاومة ما يؤثر فيه من محیط، لأن الأمل كبير جدا في الانتصار على المؤثرات.

إن القرآن الكريم يقول : ﴿إِنَّا هَدَيْنَاهُ السَّبِيلَ﴾ (الإنسان/٣) ويقول أيضاً : ﴿وَلَقَدْ كَرَمْنَا بَنِي عَادَمَ﴾ (الاسراء/٧٠) ويقول كذلك : ﴿لَقَدْ خَلَقْنَا إِنْسَانَ فِي أَخْسَنِ تَفْoِيمٍ﴾ (التين/٤) فيما ترى ما هي الهدایة ولماذا؟ وما هو التکریم ولماذا؟ وأین أحسن التقویم المشار إليه ولماذا؟... ثم يخاطب الله العظیم الإنسان بقوله : ﴿يَا أَيُّهَا إِنْسَانُ إِنْكَ كَادِحٌ إِلَى رَبِّكَ كَذَحًا فَمُلَاقِهِ﴾ (الاشتقاق/٦) فلماذا هنا الكدح، ومن أین يبدأ، والى أین يختتم؟

فإذا كان الإنسان قد خلق مجبراً فما معنى التکریم؟ وإذا كان مجبراً فإلى من هداه الله ولماذا؟ وهذا التقویم الأحسن أین موقعه من الإنسان - الآلة؟! كلها أسئلة لاتتجدد لها إجابة في أو ساط القائلين بأن الإنسان خلق مجبراً، أو أنه خاضع لقهر العوامل المحيطة به. فكل المذاهب الوضعية، وكل الفلسفات البشرية تسلب الإنسان قدرته وكرامته وحريرته ومسؤوليته تجاه ربه ونفسه والكائنات التابعة له.

إذاً؛ فتوحید الباري تعالى يمنع الناس الحرية والكرامة، فيما يؤدي الشرك بالله العلي العظيم إلى عبودية الإنسان للطبيعة، والاقتضاء بحتمية وقاهرية ما يحيط

بالانسان للانسان، فيحوله الى كائن ذليل بمعنى الكلمة، فيصبح هنا المخلوق المكرم اضل سبيلا من الانعام : ﴿أَمْ تَخْسِبُ أَنَّ أَكْثَرَهُمْ يَسْمَعُونَ أَوْ يَعْقِلُونَ إِنْ هُمْ إِلَّا كَالْأَنْعَامِ بَلْ هُمْ أَضَلُّ سَبِيلًا﴾ (الفرقان / ٤٤).

الكافئ العرو..

وهنا يجرنا البحث في نفي الحبر عن الانسان ومقهوريته الى البحث عن مستوى الحرية الممنوعة له. قبل هذا وذاك ؟ لابد من الاشارة الى أن إرادة الانسان أمر مكتسب وليس ذاتيا، فهذا المخلوق من وجهة النظر الفلسفية التي يحددها الدين الاسلامي وبين أبعادها لا يختص بقدرة ذاتية او حرية ذاتية او حساً ذاتياً بالمسؤولية، بل إن الانسان ضعيف بالذات وفقير بالذات، ولكن ربنا تبارك وتعالى وعن طريق قدرته الشاملة والمطلقة هو الذي حول الانسان الى كائن قادر وحر ومسؤول. ومن هذا المنطلق نخرج البحث عن إطار التفويض، او لنقل الفوضوية.

لقد كانت المعتزلة تتصور التفويض كنقطة بدء في سلوك الناس، وتتصور وجود قدرة ذاتية في داخل الانسان تتحوله التصرف والانطلاق كيف يشاء وأنني يشاء..

ولكتنا نحن المؤمنين بالله نذهب الى غير هذا المذهب، ولستنا بحاجة الى أدلة فلسفية أو علمية في هذا المجال. إذ يكفيانا تصور الانسان طفلا عاجزا عن القدرة والارادة في التعبير عن رغبته أو عدم رغبته في الدخول الى الحياة، فهو إذ يولد مسلوب الارادة عاجز عن اتخاذ قرار مناسب، ولكن يتكامل شيئا فشيئا من حيث التفكير والقدرة والفعل.

يقول القرآن الكريم : «وَمَا تَشَاءُونَ إِلَّا أَن يَشَاءَ اللَّهُ» (الإنسان/ ٣٠)، وفي الحديث القدسي يؤكّد ربنا سبحانه وتعالى هذا المعنى الشريف فيقول: " يا ابن آدم بمشيتي كنتَ أنتَ الذي تشاء ". (١) ثم يقول الله تعالى : «إِنَّا عَرَضْنَا الْأَمَانَةَ عَلَى السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَالْجِبَالِ فَأَيْنَ أَن يَحْمِلُنَّهَا وَأَشْفَقُنَّ مِنْهَا وَحَمَلَهَا الْإِنْسَانُ» (الاحزاب/ ٧٢)

فالميائة الإلهية هي التي أرادت للإنسان أن يشاء، وأن الله جل ثناؤه أراد للإنسان أن يكون حراً متفوقاً على سائر المخلوقات. وحينما جرت المقارنة بين قدرة الإنسان وبين قدرة السماوات والارض والجبال، تجلت قابليات هذا الكائن المكرم من قبل الله على غيره، وبذا التاسب واضحاً بين قدراته التي أودعها الله فيه ونوع الامانة المعروضة عليه، فقبلها وحملها بكل إقليم.

### القدرة على خلق الارادة :

هذه من النعم الإلهية البالغة التي أولى الإنسان بها، وهي مسألة حساسة جداً. فلحظة التحول في وجدان الكائن البشري، لحظة من الممكن أن تسمو به إلى أعلى علية، كما من الممكن أن تهبط به إلى أسفل سافلين. فهذه اللحظة هي لحظة الخلق، ومن المستصعب على المرء أن يتحكم فيها، اللهم إلا إذا كان قد استعد لها سلفاً؛ الاستعداد الذي تمثله التربية، وتمثله الوراثة، ويمثله نمط التفكير والقناعات، وتهيئة الظروف المتوفّرة..

إن ربنا العلي العظيم لم يجعل فينا الارادة فحسب، بل هو منحنا القدرة على خلق وإيجاد الارادة، أو على الأقل القدرة على تنمية وتنظيم الارادة.

(١) بحار الأنوار / ج ٥ / ص ٤ / رواية ٣.

وفي التاريخ البشري أمثلة عديدة تشهد على صدق هذه الحقيقة، فهذا هو ابن نبي الله نوح عليه السلام الذي ناداه أبوه في خضم الطوفان والعذاب العظيم الذي أخذ ياحاطة الأرض برمتها، قرر في لحظة واحدة خلق إرادة جديدة له، بالرغم من تناقضها مع الواقع المشاهد آنذاك. فكان من المغرقين.

وهذه آسية بنت مزاحم زوجة فرعون ؟ المرأة التي لم يكن يعوزها شيء من النعيم والشهرة والقوة.. ولكنها استطاعت أن تخلق في نفسها الارادة الحية القاضية بالاقتناء ببني الله موسى عليه السلام.

وهذا عمر بن سعد قائد الجيش الاموي لقتال سيد شباب أهل الجنة الامام الحسين عليه السلام، الذي بات ليته مسهداً متضارب الافكار والاختيارات. فهو كان على مطلق الحرية في انتقاء الخير من الشر، إلا أنه في لحظة واحدة قرر قراره الحاسم بالقضاء على الحسين عليه السلام.

وفي قبالة ذلك كان الحر بن يزيد الرياحي، هذا الرجل العظيم الذي اتخذ قراراً مخالفًا بالمرة لقرار عمر بن سعد. حيث غادر معسكر الباطل والتحق - بكل شجاعة - بمعسكر الامام الحسين عليه السلام فالرجلان كانوا يعرفان كل المعرفة عظمة الحسين عليه السلام و منزلته من رسول الله صلى الله عليه وآله وكانا يعرفان أيضاً فضاعة احتمال ما قد يقدمان عليه من جريمة شنعاء.

وهذا معاوية بن يزيد بن معاوية الذي كان يعيش في قلب الحكم الاموي، والذي ورث السلطة من أبيه يقرر تسليم الحق إلى اصحابه وهם اهل بيت النبوة لقناعته بعدم احقيته في الخلافة. لقد اتخاذ هذا القرار رغم الضغوط الهائلة المحيطة به. فقد كانت جلة أبيه هند أكلة الأكباد، وكان جد أبيه أبو سفيان المعاند

لرسول الله صلى الله عليه وآله، وكان جده معاوية المحارب لأمير المؤمنين عليه السلام، وكان أبوه يزيد قاتل سيد شباب أهل الجنة، وكان نموذجاً فريداً للحاكم الفاجر وغير الملتزم. ثم كان أقرباؤه بخلاف أشخاصهم وأسمائهم عبارة عن موجودات شيطانية بحثة تضغط باتجاه موافقة مسيرة آباء المعادية لأهل بيته الرسول صلى الله عليه وآله. وعلى هذا الأساس فإن قراراً كهذا من المستحيل أن يصدر عن إرادة من النوع البسيط، بل كان هذا القرار قد قدح في ذهنه في اللحظة الخلاقة المشار إليها.

إن جوهر المسألة هو أن الله عزوجل هو الذي يمنع الإنسان قدرة اتخاذ القرار و اختيار أحد الطريقين، وذلك بما يمنحه من إرادة و حرية. واستئمار الإنسان لهذه القدرة، هو بمثابة مزيج من العقل والحرية والإرادة.

وروى عن ابن حكيم عن البزنطي أنه قال : قلت لأبي الحسن الرضا عليه السلام إن أصحابنا بعضهم يقول بالجبر وبعضهم يقول بالاستطاعة. فقال لي : أكتب - ويبدو أن الإمام قد أولى المسألة باهتمامه الخاص لمعرفته بخطورتها على إيمان الإنسان وأسلامه - : قال الله تبارك وتعالى : يا ابن آدم بمشيتي كنت أنت الذي تشاء لنفسك ما تشاء وبقوتي أديت إلى فراقضي وبنعمتي قويت على معصيتي، جعلتك سمعياً بصيراً قوياً، ما أصابك من حسنة فمن الله وما أصابك من سيئة فمن نفسك وذلك أنني أولى بحسناتك منك وأنت أولى بسيئاتك مني، وذلك : " لا أسأل عما أفعل وهم يسألون" ، (ثم قال الرضا عليه السلام) : قد نظمت لك كل شيء تريده. (١)

---

(١) بحار الأنوار / ج ٥ / ص ٥٧ / روایة ٤٠٤ .

وجاء عن الامام الباقر عليه السلام أنه قال : "في التوراة مكتوب مسطور : ياموسى! اني خلقتك واصطفيتك وقويتك وأمرتك بطاعتي ونهيتك عن معصيتي، فان اطعتني اعتنك على طاعتي، وإن عصيتي لم اعتنك على معصيتي، ولدي المنة عليك في طاعتك، ولني الحجة عليك في معصيتك". (١)

حينما يعلم الاستاذ تلميذه طيلة السنة الدراسية يكون بمقدور هذا التلميذ استيعاب ماتلقاه من دروس، وبمقدوره أن يثبت ذلك عبر إجاباته الصحيحة عند الامتحان. ولكنه لو تشاغل عن التعلم والاستيعاب فسيكون مصيره الفشل، وفي مثل هذه الحال سوف لن يكون في متسع الاستاذ والعرف بصورة عامة إلاّ اتهام التلميذ بالقصیر.. وعلى ذلك يكون من المنطقى القول بأن الفضل في نجاح التلميذ يعود الى الاستاذ، أما فشله فهو عود الى ذاته وذاته فقط.

إن هذا المثال وغيره من الأمثلة التي يطول علينا توضيحها ليس إلاّ لتقريب وتصویر ما نريد إثباته، وإنما الله تعالى عن الأمثال.

إن دخول الانسان الجنة يعود الى فضل الله ورحمته ونعمائه، ولكن سقوطه في جهنم إنما هو أمر يتافي والطبيعة الالهية المقدسة، بل السقوط عائد بدءاً وانتهاءً الى الانسان. والله سبحانه يقول : «وَمَا ظَلَّنَاهُمْ وَلَكِنْ كَانُوا أَنفُسَهُمْ يَظْلِمُونَ» (النحل/١١٨)

---

(١) بحار الأنوار / ج ٥ / ص ٩ / عنده: ميزان الحكمة / ج ٢ / ص ٨.

## شبهات وردود

قبل الشروع في الرد على الشبهات التي حامت حول مسألة العبر الاختيار، ينبغي الاشارة الى حقيقة هامة ؛ وهي أن هناك منهاجاً دقيقاً للغاية لمعرفة الصواب من الخطأ ؛ بإمكان الانسان استخدامه، وبفضل هذا المنهاج تسم المعرفة ذاتياً، والتمييز بين السليم والسيئ من الافكار، وبصورة واضحة. وقد أشارت الآيات القرآنية الكريمة والروايات الواردة عن المعصومين عليهم السلام الى هذا المنهاج غير مرّة.

والمنهاج هو عبارة عن عرض هذه الفكرة أو تلك على هوى النفس، فما وافق الهوى فإنه يكون مخالفًا للحق وللصواب عادةً ما، وما خالف هوى النفس الأمارة بالسوء يكون موافقاً للحق وللصواب عادةً ما.

ولكن كيف يتم ذلك ؟ وما هي التجارب البشرية في هذا الاطار ؟ يمكن القول بأن المرء حينما يعيش في ظلل حكومة ظالمة - مثلاً - فهو لا يعلو أن يكون واقعاً بين موقفين لا غير ؛ فهو إما مؤيد وإما معارض، والسكوت

على جرائم الحكومة الظالمة ليس إلا تأييداً لها.  
فالتأييد يعني الرغبة الشخصية في استمرار الظلم، وذلك تبعاً لما يوحيه هذا الظلم  
للشخص المؤيد من مصالح، حسب تفاوت الدرجات. فهو يغضّ الطرف عن  
كلّ السلييات التي تقال عن النظام الظالم، بل وينهّب أبعد من ذلك، حيث يسعى  
إلى تصوير الظلم عدلاً، وتبرير الجرائم بما يوافق هواه، ويضمن له الاستمرار في  
الاستغلال والانتهازية.

أما المعارضة للظلم، فهي تأخذ طابعاً آخر مغايراً للظلم وأسبابه ودوافعه  
ونتائجـه، آخذة بنظر الاعتبار المصلحة العليا للمجتمع، المبنية عن عدالة القوانين  
السماوية، أو على الأقل ما يقره العقل وما تقره الفطرة من سلوك، وبالتالي فإن  
معارضة الظالمين تصطدم بهوي الإنسان ورغبات النفس.

إن الرأسمالي الكبير، الواسع الثراء لا يمكنه الاعتراف بمساوئ الرأسمالية؛  
والحزبي الكبير في النظام الشيوعي السابق -مثلاً- عاجز عن قول الحق تجاه ما  
الحق نظام الحزب الواحد والديكتاتورية المطلقة، بواقع ومستقبل البلاد  
الشيوعية.. والسبب في كل ذلك أنه ليس من السهل على المرء الاعتراف  
بأنحطاته، فضلاً عن أن تكون هذه الانحطاطات قد وصلت إلى حدود الجريمة، وذلك  
لأن الاعتراف بالخطأ فيه الكثير من مخالفة الهوى.

و حول موضوعنا بالذات فإن القضية تتطبق على هنا المنهاج الصادق والسليم؛  
فهوي الإنسان إما أن يتوجه إلى الجبر أو التفويف. إنه يتوجه إلى الجبر ليتحلل عن  
مسؤولياته الشرعية والذاتية والاجتماعية، ويتجه إلى التفويف ليتهرب من  
مسؤولياته الشرعية والذاتية والاجتماعية أيضاً. والفرق بين الاتجاهين يكمن في

المظہر فقط، فالجوهر في الحالتين متفق تماماً على ملازمة الھوی. فالمحبطة يقولون بأنَّ الله أمرنا بأوامره ونهانا عن نواهيه ولكنه لم يعطنا القدرة على الالتزام بالأوامر والنواهي. والمفوضة يقولون بأنَّ الله لم يأمرنا بشيء، ولم ينهانا عن شيء، بل فوض الواقعينا.

### القدرة والمسؤولية :

وعلى ذلك لا يجدو أي فارق بين الطرفين والاتجاهين، بل انهما خطأ متوابيان ينتهيان إلى نقطة واحدة، هي التملص من تحمل المسؤوليات، ولذلك فإن لعنة رسول الله صلى الله عليه وأله حقت على القدرة التي تشمل أهل العبر وأهل التفويض في وقت واحد.

وإنما ضلَّ فلاسفة البشر غير المهتمين بهدی الله وهدی رسالته بسبب القول بالجبر، وأكثر ما ضلَّ البسطاء من الناس بسبب القول بالتفويض. ولأننا نناقش الفلسفه في أحاديثنا ؛ فلابدَ أن نناقش الشبهات التي أوردوها في هذه المسألة. إن من قال بالجبر يهدف إلى التخلص من مسؤولياته من دون شك. فهم لكي يقولوا بأن رسالات الله باطلة، وأن الله أمر عيناً ولم يأمرنا حقيقة، وأن القرآن نوع من المزاح، وأن الرسل نوع من اللعب واللهو، وأن أقوال الرسالات السماوية نوع من الكلام الفارغ ؟ لكي يصلوا إلى هذه النتائج ثم يتبعوا وبالتالي إلى نبذ الواجبات والأوامر والمناهي قالوا : بأن الله هو الذي يجبرنا على أعمالنا، وأنه لا حول ولا قوة لنا فيما نمارسه من أفعال.

ونحن في مقابل ذلك ينبغي أن نقاوم هذه الفكرة بكلٍّ وعيٍ وتحملاً : مرتين ؛ مرة باعتبارها فكرة خاطئة، ومرة باعتبارها موافقة لھوی النفس الأمارة بالسوء ؛

مخالفة للعقل والمنطق والقطرة والوجودان، وأساس العدل الالهي الذي يقوم عليه الكون بما فيه.

إن النفس البشرية الأمارة بالسوء لا تقوم ولا تستمر إلا على دواعي التبرير والتزوير للحقائق ؛ فهي توكل بكل ضلال وإضلال بأن الشقي شقي منذ أن كان في بطن أمه، وأن السعيد سعيد في بطن أمه. وكما جاء على لسان أحد الفلاسفة بأن الله لم يجعل الشقي شقياً ولم يجعل السعيد سعيداً، وإنما خلقهما كذلك !! دون أن يوضع ما هو الفرق بين أن يجعل الله الشقي شقياً وبين أن يخلقه شقياً، فكلامها وبالتالي يؤدي إلى التبيحة ذاتها. فسواء قتول بهذه المقوله أو بذلك، فأنتم تنسب الباطل إلى الله سبحانه، وإذا كانت مثل هذه التبيحة صحيحة فإنها تتصارب وقول الله عز وجل : ﴿وَأَنَّ اللَّهَ لَيْسَ بِظَلَامٍ لِّلْعَبِيدِ﴾ (آل عمران/١٨٢)

فالله لا يخلق المخلوق شقياً ثم يقلنه بنفسه في النار خالداً فيها. إن الآية القرآنية لا تقول : ليس بظلم للعبد، إذ أن الله يكون ظلاماً - مبالغة في الظلم - إذا مانحلك شقياً وجعلك منحرفاً ثم يقوم بحشرك في النار.

إن عبد الرحمن بن ملجم وهو في حضيض جريمته التي تحسدت في اغتيال شخص الإمام علي بن أبي طالب عليه السلام إزداد كفراً وإلحاداً حينما قال: ألم تندم في النار ؟ مجيناً على معاتبة أمير المؤمنين عليه السلام حيث قال له: أكنت بش الإمام لك ؟ وهو بذلك يكون قد شابه فرعون في كفره وهو في حال الغرق حيث قال : آمنت بالذي آمنت به بنو إسرائيل. واضح أنبني إسرائيل لم يؤمنوا وحتى اللحظة ياله العالمين الواحد الأحد، بل إنهم يؤمدون ياله خاص بهم، غير واضح المعالم والصفات حتى بالنسبة لهم بالذات !!

إنك أيها الإنسان يجب أن تعرف أنك حينما تخوض في دائرة تبرير الذنوب بأن الوالدين والمجتمع والدهر هم الذين دفعوك أو أرادوا لك ارتكاب الخطية، وأن هذا الشيطان هو الذي يريد أن يقنفك في النار بمقولتك بأنك كنت مجبراً على ارتكاب الذنب. إن الشيطان يزئن لك التبرير، ويؤكد لك بأنك إنسان طيب، غير أن المجتمع هو الذي يفسدك. ولكنك يجب أن لا تغفل وللحظة عن حقيقة أن المجتمع ليس إلا أنا وأنت وزيد وعمرو، وأننا كلنا نشكل هذا المجتمع. والشاعر يقول :

نعيي زماننا والعيب فيما لو نطق الزمان إذا هجانا  
والحديث الشريف يؤكّد : لا تسبّ النهر فإنه هو الله. (١) فإن ينسب الفرد خطباه إلى غيره يعني بشكل أو باخر أنه ينسب الظلم إلى الله تعالى، نظراً إلى أن الله يحاسب الفرد على عمله هو دون غيره؛ إن خيراً فخير؛ وإن شرًا فشر.  
ثم إن الدليل على إن ادعاء الجبر إدعاء نابع عن الهوى والشيطان والرغبة في التهرب من المسؤولية، هو أن الإنسان لا يقول بالجبر إلا في حالة ارتكابه الذنب أو إحساسه بالخطأ، لكي يرى نفسه ويرى لها. غير أنه حينما يقوم بعمل محمود وممنوح فإنه يتضرر الشواب والجائزة لنفسه هو فقط دون الناس والمؤثرات المحيطة، علماً أن بعض ما يقوم به الفرد من أعمال صالحة قد لا يكون له أي ارتباط أو تعلق بها، حيث ليس هو إلا أدلة منفعة فيها.

### الشبهة الأولى : مسلسل الجبر

ينسب البعض من الفلاسفة حركة الإنسان إلى الجبر ضمن سلسلة متراقبة في

(١) بحار الأنوار / ج ٥٧ / ص ٩ / رواية .٨

الظاهر ؛ خاوية في الباطن، فيقول إن مصدر حركة الإنسان هو إرادته. فمثلاً هو يقوم بشرب الماء بإرادته، إلا أنه لم يرد ذلك لولم تكن هذه الإرادة نابعة أو مدفوعة بعوامل أخرى ؛ بمعنى أن إرادته مظهر لتلك العوامل، فهو يشرب الماء لأنه أراد، وهو أراد لأن عطشان، وهو عطشان لأن كبده قد أصبح حاراً، وكبده أصبح حاراً لأنه مشى تحت حرارة الشمس منذ مدة، وهو مشى لأنه أراد ذلك، وهو أراد ذلك لعوامل خارجية أخرى، حتى تسلسل المراتب تعود إلى أصل خلقته، وبالتالي فهو يدور في حلقة ملوكها الجبر.

إنهم ينسبون الزنا - مثلاً - إلى الشهوة الجنسية، وأن الشهوة الجنسية طبيعة خلقها الله داخل الإنسان، إذاً فهو مجرّد على ارتكاب الزنا.

انهم ينسبون السرقة إلى الحاجة، وأن الحاجة قضية فُطر الإنسان عليها من قبل الله تعالى، وأن عدم سداد الحاجة يولد الفقر، ولقد كاد الفقر أن يكون كفراً... إن الإجابة على هذه الشبهة وما وضعيه لها من أمثلة ومصاديق يمكن في مسألة واحدة، وهي حصول التفاوت بين الضغوط والد الواقع التي تحرك الإنسان وبين الإرادة الفاعلة التي تعتبر الأساس لكل عمل يقوم به الإنسان، علمًا أن الواقع والعوامل الخارجية والظواهر الكونية واحدة في أنها لا تشكل العلة النامة لاعمال الإنسان بل العلة هي إرادة الإنسان و اختياره لغير.

إنك لا ترى كل من يعطش يشرب الماء حتماً، فمن أصيب بتنزيف دموي يمتنع عن شرب الماء رغم شدة الحاجة إليه، وهذا الصائم يمتنع، وهذا العراض يمتنع أيضاً فما السبب في ذلك، ولماذا يكون باستطاعة هؤلاء أن يمتنعوا؟ بينما إنسان آخر قد يكون أقل عطشاً إلا أنه لا يمتنع عن شرب الماء لأنه يريد ذلك.

إنك لا ترى كل من تقامت شهوته الجنسية يقوم بعملية الزنا المحرمة ؟ فهذا المؤمن يغضّ أساساً نظره عن محارم الله رغم الفتن والابتلاءات ومظاهر الخلاعة والتعرى، وذلك الشاب المعتكف على بناء مستقبله يجد في الزنا حضيض الرذيلة رغم كونه محتاجاً إلى ذلك، ورغم عجزه عن توفير مستلزمات وأوليات الزواج الباهضة. لماذا؟ هؤلاء يربّلون الامتناع عن الحرام وغيرهم لا يريد ذلك.

وإنك لا ترى أيضاً كل الفقراء والجوعى ومن اشتتدت بهم الحاجة يلحوذون إلى السرقة، بل قد يسلو العكس هو الصحيح، حيث السرقة والخيانة متفشية في الأغنياء أكثر منها في الفقراء. إذ الفقر كثيراً ما يولد القناعة والعفة عمما في أيدي الناس، في حين ان وفرة المال، لاسيما إذا كانت قد ظهرت دونما تعب، تخلق الرغبة في الاسترادة والتکاثر فتولد السرقة التي هي أقرب الطرق إلى ذلك.. وكل هذا وذلك يعود إلى ارادة الإنسان.

صحيح إن العوامل الخارجية لها تأثير، ولكن هذا التأثير يقف عند حدود الارادة التي هي الشاخص والمصداق الحقيقي لشخصية الإنسان المتفاوت والمختلف عن بقية المخلوقات. فعلة الحاجة أو الشهوة الجنسية لو كانت علة تامة لانتفخ التفاوت في حركات الناس جميعاً.

لقد أصبح الحرّ بن يزيد الرياحي حجة لله على من شارك في قتل الإمام الحسين وأولاده وأصحابه عليهم صلوات الله جميعاً، إذ لا يسع هذا الجيش القاتل أن يبرر جريمته بما كانوا يتعرضون له من ضغوط من قبل يزيد بن معاوية وعبيد الله ابن زياد أو عمر بن سعد وشمر بن ذي الحوش لعنهم الله جميعاً. فحجّة الله تصدّعهم بموقف الحرّ بن يزيد الرياحي الذي تمكّن من التخلص من الظلمة،

والتتمكن من الدفاع عن أبي عبد الله الحسين عليه السلام وأهل بيت الرسول صلى الله عليه وآله رغم تساويه في العلة والضغوط معهم.

لاشك أن الله سبحانه وتعالى يحتج ببعض العباد على بعضهم، والاحتجاج الإلهي العادل لا يكون إلا في حال تساوي العلة والظروف. إن سحرة فرعون الذين أصبحوا فيما بعد من أخلص المؤمنين برب العالمين، إنما كانوا أكثر اندفاعاً نحو الكفر والعبودية لفرعون من غيرهم من الكافرين الذين كانوا يحسّون أكثر من غيرهم بظلم فرعون وجرائمها، الا أنهم حين اكتشفوا الحقيقة آمنوا برب هارون وموسى بارادتهم الممحضة رغم كل الظروف والدّوافع التي كانت تضغط في الاتجاه المعاكس.

وحنونة القول هي أن العوامل الخارجية لاتخلق الارادة، وإنما تخلق الضغط، وشتان بين الواقعين. ويقى الإنسان مقتدرًا على الاستسلام والتحدي في آنٍ واحد. إنه محير بين انتخاب الشواب أو العقاب. إن الضغوط هي الضغوط، لن تتغير ولن تبدل، والله سبحانه وتعالى يتلي الإنسان حسب ما يعطيه من الارادة والحرية والقدرة على الاختيار.

### **الشبهة الثانية : طينة الإنسان**

واما الشبهة الثانية فتقول: إن نوع حركة الفرد يعود الى نوع الأصل ؛ الذي خلق منه، فبعض الناس قد خلقهم الله من طينة طيبة، وبعض الآخر خلق من طينة فاسدة. فإذا كان الأصل طيباً، فإن السلوك يكون طيباً ؛ والضد بالضد. وعلى أساس هذا الرعم يكون الإنسان غير مسؤول قطعاً عما يدر منه اذ أن طبيته التي خلق منها هي التي تقرر نوع حركته في الحياة.

ولكن النظرية الإسلامية تقول بأن أساس الخلق وإن حصل فيه التفاوت، إلا أن ذلك لا يعني جدلاً استمرار الطبيعة ذاتها في حركة الإنسان، وأنه ليس من الضروري أن لا يرتقي الإنسان مدارج العلیين إن كانت طبيعته مغايرة لطبيعة العلیين. فائله سبحانه وتعالى يخرج الخبيث من الطيب، ويخرج الطيب من الخبيث.

إن من الممكن أن يتحول الإنسان المخلوق من العلیين عاصياً لربه جلّ وعلا، فيصبح في أسفل ساقلين ؛ وذاك الذي خلق من سجين يمكنه أن يطيع ربه فيصبح في أعلى علیين. ولعل الكثير من الأدعية المأثورة عن أئمة أهل البيت عليهم السلام الذين هم أعرف بما يحتويه القرآن الكريم ؛ تشير إلى ما نذهب إليه إشارات واضحة و مباشرة، حيث ترك سياقاتها العامة وتفاصيلها الدقيقة إلى ضرورة أن يطمع الإنسان إلى السمو والرقة نحو ملوك رب العزة. وإن هذه الأدعية كما هو مؤكد غير مختصة بطائفة دون أخرى، وعلى ذلك فإنه ليس من العدالة الإلهية بشيء أن يحكم على أي مخلوق إنساني بتعاسة المستقبل لمجرد أن أصله من هذا النوع أو ذلك. وكذلك ليس من الحكمة بمكان أن يطمئن المرء إلى قناعة أصله - مثلاً - فيعمل ما يشاء في دنياه، حتى أنه من الظلم أن يحكم على ولد الزنا - الذي هو في براءة تامة عن معصية (أبويه) - بالقطع بأنه سيدخل النار. فقد خلق الله سبحانه وتعالى فيه كما في غيره من الناس قابلية مقاومة المفاسد والمعاصي، رغم كونه قد ورث حب الشّرّ عن أبويه أكثر من غيره من طاهري الأصل والنسب.

نعم ؛ إن الآباء قد يكونوا مقصرين بالفعل في تربية ابنهم، وقد يكون المجتمع المحيط والظروف المحيطة عوامل ضغط حتى تكون القاعدة عند هذا الإبن

قاعدة منحرفة، ولكن ليس من العhtm أبداً أن تكون هذه العوامل هي التي تقرر بالنيابة عن عقل وضمير وإرادة الإنسان مسيرته في هذه الحياة.

وبطبيعة الحال فإن من يقاوم عوامل الضغط ينال من الثواب ما لا يناله غيره ومن سنت لهم الفرصة، وتوفرت لهم الاجواء والظروف الطيبة لأن يكونوا صالحين. فالقاعدة الدينية في هذا المضمار تشير وتوكّد على أن "الأجر على قدر المشقة" وهذه قاعدة وسنة مطابقة للعقل الانساني تماماً.

وبكلمة: فإن طبيعة الشواب والعقاب لا تعير لقاعدة الاستصحاب أهمية تذكر؛ بمعنى أن من كان مؤمناً في يوم من الأيام ليس بالضرورة أن يختتم له بالسعادة وهو غارق في الخطايا، وأن من كان فاسقاً في يوم من الأيام لا يعني أن يكتب عليه الشقاء أبداً وهو قد تاب وأناب إلى الله سبحانه، بل القاعدة النهائية في هذا الاطار هي أن الشواب والعقاب رهينان بما يحرزه المرء عند الامتحان الإلهي اليومي المستمر حتى يغادر هذا المرء دنياه.

## لا جبر ولا تفويض

قبل البدء ؛ لابد من التذكير هنا بأن أتباع الفلسفة البشرية قالوا في الأغلب بالجبر، بينما البسطاء من الناس اتجهوا نحو التفويض. إلا أن الإنسان الوعي والحكيم المتبصر لهدى ربه، يقول بأن الأمر بين أمررين؛ فلا جبر ولا تفويض، وجاء في الحديث أن رجلاً سأله الإمام الصادق عليه السلام: (هل) أجر الله العباد على المعاصي؟ قال (الإمام): لا، فقال: فوض لهم أمرهم؟ قال: لا، قال: فماذا؟ قال: لطف من ربكم بين ذلك. (١)

وروى المفضل بن عمرو عن الإمام الصادق عليه السلام أيضاً أنه قال: "لا جبر ولا تفويض ولكن أمر بين أمررين". (٢)

فيا ترى ما هو معنى هذه المقولتين؟ وما هي أبعادها؟  
إن الأمر بين أمررين لا يعني عدم اتخاذ موقف تجاه الجبر أو التفويض، بل العكس

---

(١) بحار الأنوار / ج ٥ / ص ٨٣ / عنه: ميزان الحكم / ج ٢ / ص ٧.

(٢) المصدر / ج ٥ / ص ١٧ / عنه: ميزان الحكم / ج ٢ / ص ٧.

هو الصحيح تماماً، حيث يجب أن يضفي الإنسان المؤمن الصبغة الحقيقة والصادقة على هذين التعبيرين، ويتحذى من ذلك قاعدة أساسية ينطلق منها في أعماله وأقواله وسلوكياته على صعيد الاجمال.

إن هذه المقوله تعني الاعتكاف على أحد الجانب الإيجابي لهاتين الكلمتين. فالجانب الإيجابي من كلام المحبرة هو إيمان الإنسان بوجود قانون كوني مهيمن على العالم ويقوده، والجانب الإيجابي من فكرة المفوضة هو اعتقاد الإنسان بحريته وقدرته على الاختيار. ومن يقول بالحل الوسط لابد له أن يستوعب جانبي الإيجاب من هاتين النظريتين بصورة عميقة وواعية ؟ أي انه من جهة يعتقد بوجود قدرة مطلقة مهيمنة على مصير الكون وعلى حركات وسكنات الكون اعتقاداً راسخاً يصل إلى مستوى اليقين. وفي ذات الوقت يعتقد بعمق ويقين أيضاً بحريته وقدرته على الاختيار، لأنه من دون الوعي المكثّف بهيمنة الرب على مفترقات الوجود، ومصير الكون، وأن هذا الرب هو جاعل الظلمات والنور وهو الذي يغشى الليل النهار، وأنه هو الذي يولج الليل في النهار ويولج النهار في الليل، وأنه هو الذي يخرج الحيّ من الميت ويخرج الميت من الحيّ، وأنه هو الذي يقول عن نفسه لرسوله صلى الله عليه وآله : ﴿وَمَا رَمَيْتَ إِذْ رَمَيْتَ وَلَكِنَّ اللَّهَ رَمَى﴾ (الأنفال / ١٧) وأنه هو الذي يفعل ما يشاء ويحكم بما يريد، وأنه يهدى وبصل ويزق ويطعم ويشفي ويكي ويضحك، وأنه هو الذي بيده كل شيء وعن أمره يصدر كل شيء.

من دون الإيمان بهذه القواعد فإن الإنسان - لامحالة - يكون عرضة دائمة لوسائل الشيطان والنفس الأمارة بالسوء، حتى يخرجانه عن إطار إطاعة رب

العالمين، وعن إطار الهدف الاسمي الذي خلق الله الكائنات من أحجله المتمثل بقول الله عز وجل : ﴿وَمَا خَلَقْتُ الْجِنَّا وَالإِنْسَا إِلَّا لِيَعْبُدُونَ﴾ (الناريات/٥٦)، لذلك أنت تقرأ آيات القرآن الكريم وتتجدد فيها من البداية إلى النهاية تركيزاً مستمراً على أن الله سبحانه وتعالى يفعل ما يشاء وذلك بأساليب عده، في مقلعتها استعراض صفات الله وأسمائه الدالة على الفاعلية المطلقة.

### تصورات خاطئة :

إن القرآن الكريم حينما يحدثنا عن الليل والنهار لا يقول بلج الليل في النهار أو بلج النهار في الليل، وإنما يؤكد على نسبة الفعل إلى الله تعالى حيث يقول : ﴿ذَلِكَ بِأَنَّ اللَّهَ يُولِجُ اللَّيْلَ فِي النَّهَارِ وَيُولِجُ النَّهَارَ فِي اللَّيْلِ وَأَنَّ اللَّهَ سَمِيعٌ بَصِيرٌ﴾ (الحج/٦١). وحينما يحدثنا عن تعاقب الزمانين يقول : ﴿يُغْشِي اللَّيْلَ النَّهَارَ يَطْلُبُهُ حَيْثَا﴾ (الاعراف/٥٤). وحينما يحدثنا عن الضحك والبكاء والموت والحياة والخلق يقول : ﴿وَأَنَّهُ هُوَ أَضْحَكَ وَبَكَى \* وَأَنَّهُ هُوَ أَمَاتَ وَأَحْيَا \* وَأَنَّهُ خَلَقَ الرُّؤْجَنِ الْذَّكَرَ وَالْأُنْثَى﴾ (النجم/٤٣-٤٥)، ﴿وَالَّذِي هُوَ يُطْعِمُنِي وَيَسْقِنِي \* وَإِذَا مَرِضْتُ فَهُوَ يَشْفِنِي﴾ (الشعراء/٨٠-٧٩). الأمر الذي يوحى للإنسان بفكرة العبر، فكل فعل لا بد له من فاعل، مما حدا إلى القول بالجبر، وأن فعل الإنسان صادر من الله، بل حتى أن بعض فلاسفة المسلمين زعموا بأن فعل الإنسان صادر من الله، وقالوا بأن الفعل صادر من العبد بصورة مباشرة ومن الله بصورة غير مباشرة. ولما سئل الأشاعرة : إذن كيف يفعل الله الفعل ثم يعاقب العبد عليه ؟ وإذا كان هو الباعث الحقيقي على إرتكاب الجرائم كيف يتسرى له المعاقبة على تلك الجرائم ؟ وإذا كان هو الأصل في فعل

الحسنات فما هي أهلية العبد أن يكون له الثواب وجنان الخلد؟ أو ليس في ذلك ظلم واضح؟

أجابوا : فليكن ؛ لنفرض أن الله قد ظلم !

فقيل لهم : إن الظلم أمر قبيح، ولا تصح نسبة القبح إلى الله تعالى.

فأجابوا : إن القبح والحسن ليسا أمرين عقليين، وليس من مهامات العقل وخصائصه تعريف وتمييز هذين الأمرتين، وإنهما من مهامات الرب الخاصة به، فهو الذي يحدد حيز ومساحة القبح والحسن، والظلم والعدل دون الإنسان..

وأضافوا أيضا على هذه السفسطة الغريبة : إن مجرد مقارنة إرادة الإنسان مع إرادة الله في صدور الأفعال كافٍ لتوجيه العقاب عليه وتحمّله مسؤولية الذنب أو استحقاق ثواب الطاعة.

(١)

**مسؤولية الإنسان..**

ثم إنك حينما تقرأ القرآن الكريم مرة أخرى تجد عشرات، بل مئات الآيات المباركة تصرح بخلاف مسؤولية الإنسان تجاه أعماله من قبيل :

﴿ هَلْ تُجْزَوُنَ إِلَّا بِمَا كُنْتُمْ تَكْسِبُونَ ﴾ (يونس / ٥٢)

﴿ ذَلِكَ بِمَا قَدَّمْتَ أَيْدِيهِكُمْ وَأَنَّ اللَّهَ لَيْسَ بِظَلَامٍ لِلْعَيْسِدِ ﴾

(آل عمران / ١٨٢) و(الأنفال / ٥١)

﴿ وَقُلِ اعْمَلُوا فَسَيَرِي اللَّهُ عَمَلَكُمْ وَرَسُولُهُ وَالْمُؤْمِنُونَ ﴾

(التوبه / ١٠٥)

﴿ إِنَّ اللَّهَ لَا يُغَيِّرُ مَا بِقَوْمٍ حَتَّى يُغَيِّرُوا مَا بِأَنفُسِهِمْ ﴾ (الرعد / ١١)

(١) للتوسيع راجع: العرفان الاسلامي -المنولف/ و: تاريخ الفلسفة ص ٢٨٥ - ٢٨٧.

و... وغيرها من التعابير المباشرة التي حين لا يعيها المرء حق وعيها يستحوذ عليه الشيطان ويضله عن الطريق القويم.

وحيثما تطالع أقوال علماء الاجتماع والقانون تجد أنها مغایرة لما يقوله فلاسفة الجبر وفلسفه التفويض، بل هي متفقة في تفاصيلها على القول بحرية الإنسان. بمعنى أنك لو سألت علماء القانون عن أنك حرّ أو مجرّ؟ فإنه سيجيبك بشكل مباشر بأنك حرّ، وأنه ما وُضِعت بنود الحقوق الاجتماعية والقوانين القضائية إلا لكون الإنسان مخلوق حرّ؛ بامكانه الالتزام بالقوانين فيكون شخصه محترماً وساحته حالية من الجنائية، كما أن بإمكانه تجاوز القوانين فيكون شخصه عرضة لعقاب القضاء. وأنه لو لم يكن كذلك لأصبح التقنيين والقضاء أمراً في غاية العبث...

وعلماء التاريخ، وبالذات الفلاسفة والحكماء منهم، هم الذين يؤكّدون على هذا الحانب أكثر من غيرهم؛ فمثلاً هناك الفلسفة الشائعة حالياً في المدارس الحديثة في علم التاريخ، وهي التي تسمى بفلسفة (توبيمي) القائمة على أساس فكرة التحدّي والتحدّي المضاد، هذه الفلسفة العريقة تؤكد على أن أساس قيام الحضارة هو التحدّي، وأن أساس اندثار الحضارة قائم على وجود أو ظهور التحدّي المضاد لها. وبتعبير آخر: أن الحضارة قائمة على أساس حرية وإرادة الإنسان والمجتمع، إذ لا يخفى أن العاجز عن الاختيار والعاجز عن اظهار إرادته، عاجز بالتبع عن ممارسة عملية التحدّي أو التحدّي المضاد.

إذن فعقلاء البشر ليسوا كلهم مع أفكار فلاسفة الجبر، ومؤلء العقلاء العاملون في سلك الأخلاق والتربية والقانون والتاريخ يذهبون إلى أن من أولى صفات

الانسان - كمحلوق مفضل على غيره من المخلوقات - هي الارادة والحرية وامكانية الانتخاب والاختيار.

ولعل السبب الرئيسي في توجه الفلاسفة وأتباعهم إلى القول بمقولة الجبر، هو أنهم قد تعمقوا في مسائل لم يفهموها بالشكل الصحيح منذ البداية ؛ بمعنى أن قاعدة انتطاقهم في ممارسة عملية التظير كانت قاعدة غير سليمة. فهم لم يسعوا أبدا في فهم المصطلحات الخاصة بهذا العلم بادئ بدءه، هذا فضلا عن أن البحث في مثل هذا العلم ليس من صلاحيات الانسان مهما تقادم به العهد أو صور لنفسه جلوائية البحث في هذه المسائل ومثيلاتها، حيث تفرض هذه البحوث نفسها من خلال ما قاله العالق وحنته في القرآن الكريم، أو ما جاء على لسان الانبياء والأئمة باعتبارهم مفوضين من قبل المرسل لهم في توضيح ما من شأنه أن يُعْجِزَ بني البشر. ولقد عزا إمامنا الصادق صلوات الله عليه السبب في وقوع بعض الفلاسفة في هذا المطلب الخطير إلى أنهم "تكلّفوا علم مالم يُؤْتُوا، حتى أن أحدهم كان ينادي من أمامه فيجيب من خلفه، أو ينادي من خلفه فيتحدث من أمامه". (١) حتى تورطوا في شبّهات خطيرة بالنسبة إلى إيمانهم، وإيمان من يتبعهم أو يقلّلهم. وهم - بطبيعة الحال - كانوا في غنىًّ عن هذه الشبهات لو أنهم ردوا الأمر إلى الله وإلى الرسول والمعصومين الصديقين من أهل بيته عليهم السلام.

### العلم غير الارادة :

يعزو البعض إرادة الانسان وأفعاله الى علم الله سبحانه وتعالى ؛ بمعنى أن الانسان لم يكن ليقوم بأفعاله لو لم تكن مكتوبة في علم الله عزّ وجلّ. والشاعر

(١) بحار الأنوار / ج ٢ / ص ٣٠٨ / رواية ٧٠

الإيراني المعروف عمر الخيام ذهب أبعد من ذلك بكثير، حيث يشير إلى أنه كأنسان يفعل الفعل، ليتحقق بذلك ما هو ثابت في علم الله؛ أي أن الإنسان يتحول في هذه النظرية إلى مساعد لله، باعتبار أن علم الله جل جلاله لا يكتب له التحقق لو لم يقم الإنسان بترجمته إلى واقع ملموس.

وبكلمة إن هذا الشاعر يهدف إلى القول بحاجة الخالق إلى مخلوقة، فهو يقول في أحد أبياته الفارسية ما مضمونه: أنا أشرب الخمر؛ لأن شريعي للخمر كان في علم الله؛ ولو لاه لأصبح علم الله جهلاً! وأنا لا أستطيع أن أجعل علمه جهلاً!! يعني أنه يمن على الله ب فعله للمعصية؛ ولعمري إن هذا لمنهاب عتيد في الكفر يذهب أبعد بكثير مما ذهبت إليه المجرة.

ورغم ما يبلو من تعقيد وفلكلة في صياغة هذه الشبهة في الظاهر، إلا أن الحقيقة تظل ناصعة سهلة التناول والاعتناق منمن كان قد ألقى السمع وهو شهيد. إذ العلم شيء، والإرادة شيء آخر. فمن كان يعلم أن الشمس طالعة هل إن ذلك العلم هو سبب طلوعها؟ وإنك حين تعلم بأن الناس الذين يعيشون اليوم على وجه البسيطة سوف لا يقى منهم أحد بعد مئتي سنة، فهل إنك بهذا العلم مسؤول عن موتها؟ وإن الاستاذ الذي يعلم بأن تلميذاً له سوف يفشل في الامتحان النهائي بسبب عدم مطالعته ومراجعته لدروسه، فهل إن الاستاذ مسؤول عن فشل ذلك التلميذ؟

وإنما هذا العلم له أسباب مغایرة لأسباب حصول الإرادة، لا سيما وأن طرفي العلم والإرادة متغايران هنا منذ البداية.

فالعلم الإلهي قائم على أساس طبيعة إسحاطة الخالق بما مستعمل مخلوقاته، لا على

أساس إرادته هو. ولو كان الواقع غير هذا، لقلنا بأن الله - والعياذ به - كان يحب ذبح الحسين عليه السلام بهذه الطريقة الالية التي لا يحصرها وصف، لأن الشمر بن ذي الحوشن كان يحب مثل هذا الانتقام وهذا التمثيل بأبي عبد الله الحسين عليه السلام.

أما إرادة المخلوق فهي قائمة على أساس ما خلق فيه من رغبات متنوعة ؟ فهو يصلى لأنه يحب ربه ويرغب في دخول الجنة، وهو لا يصلى لأن حواجز عديدة قد ضفت عليه واستسلم لها، وهو يفجّر فرجه لأنه يغضّ السقوط، وهو يزني لأنّه يستسلم لشهوته الآنية أو لأنّه يجهل طبيعة النتائج السلبية لمثل هذه الجريمة. نعم ؛ إن الإنسان هو بالذات خالق لارادته، وهو المسؤول الأول عن توابع تفعيل هذه الإرادة، لأن الإرادة أمر حادث - كما تقدمت الاشارة إلى ذلك في البحوث السابقة - في حين أن علم الله سبحانه وتعالى أمر قديم ؛ بل الله تعالى هو العلم، وذاته عالمه منذ الأزل. فالله تعالى لا يرضى لعباده الكفر مع أنه يعلم بأنّ القسم الأكبر منهم سيكون كافرا.

إذن فمسألة العلم والحب والرضا خارجة كلّياً عن موضوع الإرادة الإنسانية، بل إنّ الإنسان نفسه قد يعلم علمًا سابقًا بأنّ الأمر الفلاطي سيحدث بعد ساعة - مثلاً - ولكن ما يقع مستقبلاً يكون مناقضاً لذلك. وهو قد يحب ويفضل حدوث هذه الحادثة أو تلك، ولكنها تأتي عن الحلوث. فليس كلّ ما يتمّنى المرء يدركه.

وهناك العديد من الشبهات تجاهنّس نوع الشبهة المتقدمة الذكر، ونحن لا يسعنا سوى القول بأنّ محمل الشبهات نابع بالأساس من سوء فهم مصطلح الإرادة

والعلم ؟ وسوء فهم ما قاله الله تعالى، أو أنها نابعة من رغبة البعض في خوض غمار بحوث لا ينبغي تصورها إلا بتصور ما يَبْيَنَهُ الله سبحانه وتعالى. هذا فضلاً عن وجود المغالطات اللاعقلية المتعلقة من قبل هذا الطرف أو ذاك، بذواعي المصالح المذهبية والسياسية وغير ذلك.

### الجبر والتقويض.. في الأحاديث..

جاء في الحديث أن الفضل بن سهل سأله الإمام الرضا عليه السلام : يا أبا الحسن ! الخلق مجبورون؟ فقال : الله أعدل من أن يجبر خلقه ثم يعذبهم . قال : فمظلعون؟ قال : الله أحکم من أن يحمل عبده ويكله إلى نفسه . (١)

قال الإمام أبو جعفر الباقر عليه السلام للحسن البصري : "إياك أن تقول بالتفويض فإن الله عز وجل لم يفوت الأمر إلى خلقه وهذا منه وضعفاً ولا أجبرهم على معاصيه ظلماً ". (٢)

وعن أبي عبد الله الصادق عليه السلام : لا جبر ولا تقويض ، ولكن أمر بين أمرين . - فسئل - : ما أمر بين أمرين؟ قال عليه السلام : مثل ذلك مثل رجل رأيته على معصية فنهيته فلم ينته فتركه ففعل تلك المعصية فليس حيث لم يقبل منه فتركه كنت أنت الذي أمرته بالمعصية . (٣)

وقال أبو الحسن علي بن محمد الهادي في رسالته إلى أهل الأهواز حينما سأله عن الجبر والتقويض : ... فاما الجبر فهو قول من زعم أن الله عز وجل جبر العباد

(١) بحار الأنوار / ج ٥ / ص ٥٩ / روایة ١١٠ .

(٢) المصدر / ص ١٧ / روایة ٢٦ .

(٣) المصدر / ص ١٧ / روایة ٢٧ .

على المعاشي وعاقبهم عليها، ومن قال بهذا القول فقد ظلم الله وكذبه ورد عليه قوله ﴿وَلَا يظْلِمُ رَبِّكَ أَحَدًا﴾ وقوله جل ذكره ﴿ذَلِكَ بِمَا قَدَّمْتَ أَيْدِيكُمْ وَأَنَّ اللَّهَ لَيْسَ بِظَلَامٍ لِلْعَبِيدِ﴾ مع أي كثيرة في مثل هذا، فمن زعم أنه مجبور على المعاشي فقد أحال بذنبه على الله عز وجل وظلمه في عقوبته له، ومن ظلم ربّه فقد كذب كتابه ومن كذب كتابه لزمه الكفر باجتماع الأمة، والمثل المضروب في ذلك مثل رجل ملك عبداً مملوكاً لا يملك إلا نفسه، ولا يملك عرضاً من عروض الدنيا، ويعلم مولاه ذلك منه، فأمره على علم منه بال المصير إلى السوق بحاجة يأتيه بها، ولا يملكه ثمن ما يأتيه به، وعلم المالك أن على الحاجة رقياً لا يطمع أحد في أخذها منه إلا بما يرضى به من الشعن، وقد وصف مالك هذا العبد نفسه بالعدل والنصفة وإظهار الحكم ونفي الجور، فأوعده عبده إن لم يأنه بالحاجة أن يعاقبه، فلما صار العبد إلى السوق وحاولأخذ الحاجة التي بعشه المولى للإتيان بها وجد عليها مانعاً يمنعه منها إلا بالشن، ولا يملك العبد ثمنها، فانصرف إلى مولاها خائباً بغير قضاء حاجته فاغتاظ مولاه لذلك وعاقبه على ذلك، فإنه كان ظالماً معتدياً مبطلاً لما وصف من عدله وحكمته ونصفته، وإن لم يعاقبه كذب نفسه، أليس يجب أن لا يعاقبه؟ والكذب والظلم ينفيان العدل والحكمة، تعالى الله عما يقول المجبرة علوًّا كبيراً. (١)

ويقول المعصوم عليه السلام : " لو فوض الله أمره إليهم على جهة الاهتمام لكان لازماً له رضا ما اختاره واستوجبوا به من التواب، ولم يكن عليهم فيما - اجترحوا أو - اجترموا العقاب إذ كان الاهتمام واقعاً ". (٢)

(١) سحار الأنوار / ج ٥ / ص ٢٢ / روایة ٣٠.

(٢) المصدر / ص ٢٣ / روایة ٣٠.

إن أهم ما نقوله في النهاية، هو أن الغرض من التغافل التي يوحى بها الشيطان هو دفع الإنسان نحو القول بالجبر أو التفويض للتمويه على الذنوب والاختفاء ونسبة ما ليس لله إليه. علينا أن تكون دقيقين في انتخاب الطريق المستقيم الذي ندعوه الله دوماً أن يهدينا إليه، لكي لا يكون أمرنا فرطاً فنكون من أصحاب الجحيم.

## ما هو الوجود ؟

لقد تعمقت الفلسفة البشرية في تفسير الوجود وذهبت فيه مذاهب شتى . وأهم موضوع تضارب فيه الفلاسفة هو حقيقة التحقق ؛ هل هو الوجود أو الماهية ؟ وبالرغم من أن كثيراً من الفلاسفة حاولوا إثبات ما أسموه بـ " أصلة الوجود " عبر أدلة شتى ؛ غير أن حججهم في ذلك تعددت وكثرت ، ولم تقنع عند نهاية معينة ، وبالتالي عجزوا مطلقاً العجز عن أن يأتوا بما يهزم أو يقاوم فطرة الإنسان ووجوده السليمين .

ولعل القضية محور البحث تكمن في أن لكل شيء حدود وإطار وجوهر ؛ فالإنسان والحيوان والشجر والحجر والبحر والسماء كل أولئك عبارة عن أشياء متحققة واقعية ، لها إطارات وحدود ومميزات معينة . كما إننا نستطيع أن نستوحى من واقعها بشكل عام فكرة واحدة ، وهي فكرة الوجود .

والاختلاف المشار إليه يتمحور في هل أن هذه الحقائق كانت شيئاً واحداً نسميه بالوجود ، وأنها انقسمت عبر مميزاتها إلى أقسام متعددة ، أم أن الله سبحانه

وتعالى كأن قد خلق كل شيء ضمن هيئة مستقلة بميزاتها وحدودها وبذاتها  
وانتهاها وبكل ما يمت لها بصلة بصورة مباشرة ٩٩

وفي هذا الصدد تنقل كلمة عجيبة لابن سينا حيث يقول: لم يجعل الله  
(المشمش) مشمساً وإنما خلقه كذلك. أي حينما خلق الله سبحانه (المشمش)  
خلقه مشمساً ولم يخطقه مرتين ؟ مرة أتى به إلى الوجود، ومرة أخرى أعطاه صبغة  
المشمسية -إن صح التعبير - وقد استوحى بعض المجرّبة من كلمة ابن سينا هذه  
القول بأن الله سبحانه وتعالى لم يجعل السعيد سعيداً أو الشقي شقياً، وإنما  
خلقهما كذلك ؛ أي كان السعيد سعيداً والشقي شقياً في الماهية.

ولكن الفطرة والوجدان الانساني السليم لا يتصور مثل هذه المفارقة الغريبة، بل  
إنه يدرك أن لكل شيء في الوجود تحقق مستقل في ذاته، ويطلق على المسميات  
أسماءها المعرفة لها، بحيث تميز عن أضدادها وحتى عن شبّهاتها..

نعم ؛ إنه حينما يريد جمع الأشياء مرةً واحدة فهو يلغى الفوارق ويطلق عليها  
تسمية واحدة، فيقول : الوجود... الموجود... الكون، كما إنه إذا أراد الغاء  
الفوارق بين إنسان وإنسان فهو يسمى كل الناس بكلمة الإنسان، وهذا بطبيعة  
الحال هو استخدام المفهوم الانتراعي في التفاهم والتعبير ؛ لا أكثر ولا أقل. فالعقل  
رغم اعترافه بوجود الفوارق بينبني البشر ؛ إلا أنه إذا أراد التعبير لا يسعه إلا  
الالغاء ليسلم تعبيره من إدخال ما ليس من شأنه الدخول.

إن الموجود في أرض التحقق والواقع والوجود الملمس هو أنا وأنت وهو  
وهي. فنحن أناس مختلفون في ميزانا من أفكار وتوجهات وابعاد ماضوية  
وحاضرة ومستقبلية، ولكن الإنسان - كإنسان - حينما يريد التعبير عن هذه

المجموعة - مِرَّةً واحِدَةً - يقوم باستيعاب مفردات هذا المجموع ويجمعها في  
كلمة واحدة.

غير أن الإنسان الجامع لكل أبعاد الإنسان لا وجود خارجي له في ارض الواقع،  
بل إن ذلك خطور في النهـن وتصور عقلي مجرد عن المادة والتحقق لا أكثر ولا  
أقل. فالجنس شيء والأفراد شيء آخر، وقد يأخذ هذا الفرد مستوىً وحدوداً  
واسعة، وقد يستلم من نوعه أكبر كمية وكيفية ممكـنة، ولكـنه عاجـز كل العجز  
عن الالتحـام بالجنس بـصورة مطلـقة وعـامة. فجنس القـلم لا يـحصر في مـكان  
واحد، ولا يتـحدـد في زـمـن معـين وـهـذـهـ المـادـةـ التـيـ بيـنـ ايـديـنـاـ التـيـ تـأـخذـ هـيـثـةـ القـلمـ  
وـتـكـونـ قـاـبـلـةـ لـلـاسـفـادـةـ نـطـلـقـ عـلـيـهـ لـفـظـةـ القـلمـ، وـلـكـنـهاـ لـاـ تـرـقـىـ إـلـىـ جـنـسـ القـلمـ،  
لـأـنـ هـذـاـ جـنـسـ يـضـمـ هـيـنـاتـ عـدـيـدـةـ لـلـغـاـيـةـ تـعـزـزـ هـذـهـ التـيـ بيـنـ ايـديـنـاـ أـنـ تـعـبـرـ تـعبـيرـاـ  
حـقـيقـيـاـ مـنـ حـيـثـ المـكـانـ وـالـزـمـانـ وـالـنـوـعـ عـنـ مـثـلـاتـهـ أوـ شـيـهـاتـهـ، فـضـلـاـ عـنـ  
أـضـادـهـ مـنـ حـيـثـ اللـوـنـ وـالـمـادـةـ وـالـاسـتـخـدـامـ...ـ وـلـكـنـهاـ تـبـقـىـ جـمـيـعـاـ أـقـلـامـ مـنـ  
حـيـثـ المـفـهـومـ الـاـنـتـرـاعـيـ.

وـقـدـ تـقـدـمـ الـبـعـضـ مـنـ قـالـ باـصـالـةـ الـوـجـودـ إـلـىـ القـولـ بـوـحـدـةـ الـوـجـودـ ؟ـ أـيـ أـنـهـمـ  
ذـهـبـواـ إـلـىـ أـنـ هـذـهـ فـوـارـقـ التـيـ تـبـلـوـ بيـنـ إـنـسـانـ وـإـنـسـانـ، بيـنـ شـقـيـ وـسـعـيدـ، بيـنـ  
كـبـيرـ وـصـغـيرـ، بيـنـ مـؤـمـنـ صـالـحـ وـكـافـرـ طـالـحـ، بيـنـ الـجـيلـ الـأـوـلـ وـالـجـيلـ الـثـانـيـ، بيـنـ  
الـشـجـرـ وـالـحـجـرـ، بيـنـ الـأـرـضـ السـمـاءـ، بلـ بيـنـ الـخـالـقـ وـالـمـخـلـقـ..ـ كـلـهـاـ فـوـارـقـ غـيرـ  
طـبـيـعـيـةـ وـغـيرـ حـقـيقـيـةـ، بلـ هـيـ حـسـبـ زـعـمـهـمـ شـيـءـ وـاحـدـ لـاـ أـكـثـرـ وـلـاـ أـقـلـ وـهـذـاـ  
الـشـيـءـ الـوـاحـدـ فـيـ درـجـتـهـ الـأـسـمـىـ وـتـجـلـيـهـ الـأـعـظـمـ هـوـ اللـهـ، يـنـسـاـ التـجـلـيـ الـأـدـنـىـ  
وـالـأـضـعـفـ هـوـ صـورـةـ الـأـشـيـاءـ التـيـ نـرـاـهـاـ أوـ تـنـصـورـهـاـ.

وقالوا ايضاً : إن أعمال الانسان الخيرية تصعد به الى درجة الله عزّ وجلّ ؛ فيتم الاندماج والتلاحم حتى الفناء..!

ونحن إنما نهدف الى معالجة ومناقشة هذه الفكرة من زاويتها الدينية، وأيضاً من الزاوية العقلية والعلمية، وإن شئتَ فقل الزاوية الفلسفية.

### الانسان.. وسمو العبودية :

فمن الزاوية الدينية نرى بأن القرآن الكريم من بدايته وحتى نهايته، يفصل دائماً وأبداً بين شيئين ؛ بين الخالق والمخلوق. والخالق يتسامى بعلوه ومجلده وعظمته وقلرته المطلقة ورحمته الواسعة، والمخلوق وفق النظرة القرآنية تفاوت منزلته من حيث طاعته لخالقه، فهو يسمو الى درجة العبودية الحقة إذا ما أطاع خالقه طاعة مطلقة.

ودرجة العبودية هذه إنما هي تفضل من الله عز وجل على الإنسان. أما اندماج ووحدة الخالق والمخلوق فلا نجد له تعيراً أو معنىً تلويناً أو تصريحاً في القرآن الكريم في آية آية من آياته.

بلى ؛ إن بعض المتصوفة من يذهب الى وحدة الوجود حاول رقد منهبه بتأويلات وتفسيرات مشوشة لبعض الآيات القرآنية، من قبيل قوله تعالى : ﴿لَيَا أَيُّهَا النَّفْسُ الْمُطْمَئِنَةُ إِذْ جِئْتِ إِلَيَّ رَبُّكِ رَاضِيَةٌ مَرْضِيَةٌ﴾ (الفجر/ ٢٧-٢٨) على أن هذه النفس مدعوة الى الاندماج والعودة الى الله تعالى، كما تعود أشعة الشمس الى الشمس أو تعود المياه الى عين مصدرها.

أما الأدعية المأثورة والروايات الشريفة الصادرة عن الرسول الراكم صلى الله عليه وآله وأئمته أهل البيت عليهم السلام فهي كما القرآن المجيد، لا تدلّنا على

هذا النوع من التفكير، بل العكس والصدق من ذلك هو الثابت عنهم - صلوات الله عليهم أجمعين - حيث تؤكد مأثوراتهم بأنَّ الله تعالى هو القوي الكبير، وأنَّ الإنسان هو العبد الضعيف الصغير، وأنَّ الفاصلة بين الجانين كبيرة جدًا.

ولكن مشكلة الإنسان الخالدة أنَّ حينما يريد أن يتعدي حدوده ويتجاوز عبوديته وضعفه وعجزه وحقارته لا يسلك الطريق القويم في ذلك، بل يقع في أخطاء أسلافه مثل فرعون ونمرود وبقية الطغاة والعباية والمستكبرين في الأرض، فيدعى الروبية أو الاتحاد مع خالقه، بدل الاعتراف بالعبودية لله عز وجل. إنَّ الإنسان إنما يكون أقرب إلى خالقه، حينما يسجد له ويعرف بالضعف والتقصير في حنب الله ضمن حالة الخشوع والجأر إليه.

ولعل الطريق الأقوم لمعرفة الخالق حق معرفته يمكن في طريق التسبيح والتقديس، باعتبار أنَّ التسبيح هو أرفع وأقدس ما يذكر به الله سبحانه وتعالى. ولستنا نحن الوحيدين الذين نسبح الله ونقدسه، فالكون كله مجوب على التسبيح لله الواحد الأحد بشهادة قوله عزَّ من قائل : ﴿ وَإِنْ مِنْ شَيْءٍ إِلَّا يُسَبِّحُ بِحَمْدِهِ وَلَكِنَّ لَا يَفْقَهُونَ تَسْبِيحةَ هُنَّمُ ﴾ (الاسراء/٤٤)، وقوله تعالى : ﴿ يُسَبِّحُ لَهُ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ ﴾ (الحشر/٢٤)، وقوله تعالى : ﴿ سَبَّحَ لِلَّهِ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ ﴾ (الحديد/١). وقوله تعالى في معرض الحديث عن النبي داود عليه السلام : ﴿ إِنَّا سَخَّرْنَا الْجِبَالَ مَعَهُ يُسَبِّحُنَّ بِالْعَشَيْ وَالْإِشْرَاقِ ﴾ (ص/١٨).

وهذه المعانٰي تنتهي كلًّا إذا ما اتحدَ المخلوق بخالقه، إذ لمن سيسبح الدخارق ؟ إنما التسبيح هو تقدير وتمجيد الخالق وتزييه عن التشبيه بخلقه.

والحديث الشريف يقول : " إن الله تبارك وتعالى خلوٌ من خلقه وخلقُه خلوٌ منه ". (١) وهذا الخلو لا يعني الابعد الزماني أو المكاني أو ابتعاد المستوى، بل هو خلو شبه ومثل. ولقد جاء في دعاء أبي حمزة الشمالي عن الإمام زين العابدين عليه السلام : " أنا الضعيف الذي قوّيته، أنا الصغير الذي رَبَّيْتَه، أنا الجاهل الذي علّمْتَه ". أي لابد من معرفة وجود مفارقة بين جانب الضعف والعجز والمسكنة والفقير المطلق، وبين جانب الرحمة الواسعة والعطاء الدائم. والانسان المؤمن العارف بالله يشعر حال استعراض هذا التفاوت بين السيد والعبد وكأن قلبه يعيش في مهرجان من الایمان يدفعه الى السمو والتكميل في مسيرة الكدح الى الله سبحانه وتعالى، مما يدل على صحة هذا الاسلوب في مخاطبة رب العزة تقدست أسماؤه .

وفي معرض رده على القائلين بوحدة الوجود، يقول العلامة الحسن بن يوسف بن مطهر الحلي الذي يوصف بأنه أعلم علماء الشيعة على مرّ التاريخ : لا ريب أنّ من يقول بوحدة الوجود كافر عندنا، لأنه منكر لضرورة الدين...  
ومن النتائج التي تربت على نظرية وحدة الوجود الاعتقاد بصحة جميع الديانات ؟ فكل الامور والأشياء هي الله تعالى، والله تعالى هو الحق. فمن يعبد الله أو يعبد الأصنام أو الاشخاص أو الشمس والقمر فهو بالتالي لا يعبد إلا الله تعالى ؛ عرف أو لم يعرف ؛ تعمد ذلك أم لم يتعمده.

أحدهم يقول في ذلك : لو كان المسلم يعلم ما هو الصنم لكان تأكيد بأن الدين هو في عبادة الصنم ! والآخر يقول : إن مشكلة موسى عليه السلام مع فرعون

---

(١) بحار الأنوار / ج ٢ / ص ٢٦٣ / رواية ٢٠.

إنما كانت في أن هنا النبي يعتقد بأن فرعون ليس هو الإله الوحيد، وأن كل شيء هو الله، وأن الخطأ في فرعون أنه كان يدعى الربوية لوحده، والحال أنه نموذج واحد من نماذج الله في الأرض ! ..

وكان (بازيد البسطامي) وهو من كبار القائلين بنظرية وحدة الوجود يقول : ليس في جنبي إلا الله !! وصارت عنده القناعة بأن جبته تحمل جثة الله، ويقول أيضاً : كنت في السابق قد طفت حول الكعبة والآن فإني أرى الكعبة هي التي تطوف حولي !! إذ صار هو الله حيث اتحد فيه. ثم تمادي في كفره حتى قال : لقد أوصلني الحق إلى مرتبة رأيت فيها الخالق بين إصبعي. ثم سأله أحدهم : ما العرش ؟ فقال : أنا، وأنا الكرسي واللَّوح والقلم.. حتى أدعى بأنه حل محل النبي إبراهيم وموسى والملائكة جبرائيل وميكائيل وإسرافيل عليهم السلام ، حتى أن السائل سكت من شدة تعجبه وذهوله. ثم قال البسطامي : إذا أفني شخص ما ذاته في الله فلا عجب أن يكون كل شيء !!

وهذه الأقوال والشطحات الصوفية التي ترفضها العقيدة الإسلامية المترفة على نبينا محمد صلى الله عليه وآله، إنما هي تعبير مباشر عن روح الأنانية وحب الذات وتجاوز طبيعة العلاقة بين الخالق والمخلوق؛ بل هي إشارة واضحة على جهل هؤلاء المطبق بالعلة في وجود المخلوقات ومصير هذا الوجود وهذه الموجودات... وهذا (الحال) الذي كان منسوباً إلى المنصب الشيعي، قيل إن الإمام الحجة (عجل الله فرجه الشريف) قد لعنه ضمن رسالة له في غيته، كان يقول : من أراد أن يصبح عاشقاً فعليه أن يخرج من الدين ومن الكفر وينهب إلى صحراء العشق... !

فرغم أن عباراتهم تغطيها مسحةً من الجمال الأدبي، إلا أنها تبقى في جوهرها تجاوزاً على حقيقة الدين، وهي تقف بالتضاد المباشر مع قوله تعالى : ﴿إِنَّ الدِّينَ عِنْدَ اللَّهِ الْإِسْلَامُ﴾ (آل عمران/١٩)، وقوله سبحانه : ﴿وَمَنْ يَتَّخِذُ غَيْرَ إِلَّا إِسْلَامَ دِينًا فَلَنْ يُقْبَلَ مِنْهُ﴾ (آل عمران/٨٥).

إن هؤلاء وأمثالهم يحاولون إظهار الدين الإسلامي ونصوص القرآن على أنهما حقائق وضعت للسذاج من الناس، وأن ما يدعى بدار العارفين هي خارج دار الإيمان بالله أو الكفر به. وذلك في حقيقة الأمر لا يعلو أن يكون تهرباً من تحمل المسؤولية واستحابة لهوى النفس ووساوسي الشيطان الرجيم الذي توضح قصته مع أينا آدم عليه السلام بأنه كان يقر بالربوبية لله تعالى ؛ إلا أنه كان يريد أن يعبد ربه من حيث يريد ويتصور هو ، لامن حيث يأمر الله تعالى به.

وقد استلهم (سارتر) وتلامذته هذه العقيدة الشيطانية من (الحلال) الذي يمحلونه ويعتبرونه شخصية ثورية، ويعملون له المسرحيات. إنهم يقولون بأن الإنسان هو محور الكون، وليس هناك شيء يسمى إرادة الله وعبادة الله، وهذا لعمري عين الانانية مع اختلاف في الصورة. فالحلال يقول : أنا الله، وسارتر والمنصب الوجودي الراهن في أوروبا يقول : أنا محور هذا الكون..

إن من الصوفية مَنْ يقول : للاسلام قشر ولب، فالسذاج من الناس أخذ القشر فتراه يصلّي ويصوم ويحجّ، أما أنا فقد أخذت اللّب ؛ فلا حاجة تدعوني إلى الانحراف أو الاجتماع بالناس...!

وهذا المذهب الذي يدعى بالكرشناي أخذ في الانتشار بين الناس، وهو يلقى في الوقت الراهن صدىً واسعاً في أوروبا التي تعبت من واقعها المادي البخت.

فهذا المنصب يؤكد على معتقديه بأنه دين جديد، من أهم مميزاته التخلص من القيود والواجبات ؟ بل والخروج على الأعراف والتقاليد، ويكتفي ذكر الله القلي وعبادته كل على شاكلته...

ورغم أنّ من يقول بأصل الوجود لا يلعن الخروج عن إطار الشريعة، غير أن ذلك يعتبر مرحلة سابقة لمرحلة القول بوحدة الوجود بين الخالق والمخلوق والعالم والمعلوم وكل شيء، حيث ينتهي به المطاف إلى حذف الحدود والواجبات الشرعية والطريقة التي ينبعها الله تعالى نفسه لمعرفته وعبادته.

وأودّ الاشارة هنا إلى أنّ محمل هذه الانحرافات العقائدية، إنما هي حلقة من سلسلة الانحرافات التاريخية التي تعرض لها بنو البشر ؛ ابتداءً من أنانية الشيطان إبليس وتكبره على طبيعة آبينا آدم عليه السلام الطيبة، وقد أوحى الشيطان بإنحرافه هذا إلى جنوده وأتباعه من شياطين الإنس، وقد استجاب له الكثرة الكاثرة من الناس بالرغم من سهولة ووضوح ما تضمنه الفطرة الإنسانية وال تعاليم السماوية القائلة بالفصل بين الخالق والمخلوق. وأن من الواجب على المخلوق الكدح بالطريقة الصحيحة إلى خالقه لتسم بذلك مصداقية الخلق ؛ الذي أراد الخالق أن يسكنه فسيح جنانه بعد أن ينقذه من حريم النار المخلوقة هي أيضاً لأتباع الشيطان والهوى. وعلى ذلك، فإن من يريد أن يعرف الله ويفهم الإسلام، لابد أن يأخذ تعاليمه من القرآن الكريم وروايات النبي وأهل بيته عليهم السلام التي هي تقدير محكم للآيات القرآنية. وهذه المهمة إنما تكون من دون حجب وعدم تحويل النصوص الإسلامية ملا تتحمل من نظريات وأأنانيات شيطانية انتهازية، وغير المتقيد بهذا القيد لا يتبع ويخدع إلا نفسه، ولا تذهب حياته إلا حسرات...

## حقيقة الوجود

إن الثقافة التي يستوحى صاحبها أفكاره من المحيط الاجتماعي والاقتصادي والسياسي، هي ثقافة تغير حسب الظروف والأهواء والتقلبات، باعتبارها ثقافة نابعة من التفكير البشري المحدود. فهي تتأثر سلباً أو إيجاباً بهذا التفكير غير مضمون الصلاحية والاستقامة، ولكن البصائر التي يوحى بها الله سبحانه وتعالى للإنسان لا يمكن أن تتغير أو تتأثر بالظروف المحيطة. وهذه الميزة الكبرى والأساسية التي تتمتع بها البصائر الإلهية وتكشفها لنا آيات القرآن، تشهد على صدق الرسالات السماوية التي يعضد ويؤيد بعضها بعضاً، بينما الثقافات الوضعية يكذب بعضها بعضاً.

إن الثقافات البشرية تتعارض فيما بينها بصورة جادة وخطيرة تبعاً لتعارض واختلاف ما يحيط بها من اوضاع اجتماعية واقتصادية وسياسية. فقبل قرون، حيث كان علم الإنسان محدوداً، وكانت تنقصه وسائل التقدم الصناعي، وكان محاطاً بالجهل، كانت الفلسفة البشرية ذات لون معين. بينما يوم تطور الواقع

الاجتماعي والاقتصادي والسياسي فان ثقافة الانسان قد اكتسبت لوناً مغايراً، وأضحت في الوقت الحاضر تسخر مما كان البشر عليه سالفاً. وهذا الواقع بمثابة الشهادة الصارخة على بطلان وعجز التفكير الانساني على تحدي الجهل والظلمات دون الاستعانت بالوحى. إذاً فالمسيرة البشرية تكشف يوماً بعد آخر، ومرحلة بعد أخرى نقص الثقافة البشرية وعجزها، وتكتشف أيضاً ما تسبب هنا النقص والعجز في وقوع المأساة والويلات والتأخر.

أما الرسائلات السماوية والقرآن الكريم الذي هو أكملها وأعظمها فهو متقدم على العلم دائماً، وكلما خطى العلم والعقل خطوة الى الامام، كلما وجد الانسان في القرآن تعابير تشير الى اكتشافات العلم، فالقرآن - الذي هو خلاصة رسالات السماء - في استدلال مستمر لا ينقطع على هيمنة الثقافة الالهية على القلم العلمي، وعلى ضرورة تمسك البشرية بحبله. ولعل تطور العلم البشري بحد ذاته هو الذي يجعلنا نزداد إيماناً بكتابنا.

إن الذي يقرأ - مثلاً - كتاب (الإمام الصادق عقل المنصب الشيعي) والذي ألقه مجموعة كبيرة من الفلاسفة الغربيين يعرف مدى صدق هذه الفكرة، ويتأكد بأن علم القرآن الكريم وثقافة أهل البيت عليهم السلام ليس علمًا صادرًا عن أرض الجزيرة العربية أو ثقافة نابعة من المدينة المنورة أو الكوفة أو البصرة، وإنما كانت ثقافة وعلمًا إلهياً أو حي بـ الله سبحانه إلى البشرية. فالثقافة التي استعرضها القرآن الكريم وقام الرسول صلى الله عليه وآله وأهل بيته عليهم السلام بشرحها وتفصيلها ليست من فصيلة بقية الثقافات القابلة للفناء، فهي تعالج قضايا عجز البشر عن مجرد الحديث المنطقي عنها، ومنها قضية الوجود. وسنحاول هنا استعراض آراء

الفلسفة البشرية في مسألة الوجود ثم تفصيل الرأي القرآني ورأي أهل البيت عليهم السلام فيها.

### الوجود والثقافة الوضعية :

لقد غرق الفلسفة في مبحث الوجود، وكان غرقهم هذا دليلاً على ضرورة أن يركب الإنسان الباحث عن الحقيقة سفينة الوحي الإلهي.

قال الفلاسفة بأن الله علة تامة - تميزاً عن العلة الناقصة - للكون، وبما أن العلة التامة لا تنفصل عن المعلول، لذلك فالله قديم والكون قديم معه. ومثلوا لذلك بقولهم إن النار علة تامة للحرارة، والمصباح علة تامة للضوء، والشمس علة تامة للدفء، والرصاصة التي تدخل القلب علة تامة للموت، ولا يمكن في حال من الأحوال تصور انفصال المعلول عن عنته التامة، فهو موجود فور وجودها. ومثلوا العلة الناقصة بوجود السكين في يد الإنسان الذي يمكنه أن يقتل أحدها به أو أن لا يقتل. فالتناقض بين نوعي العلة هو الفور في التامة والفتور في الناقصة. وقولهم بقدمية الكون دعاهم إلى القول بقدم أجزاءه، فكان المخلوق قديماً.

وهو لا الفلاسفة انتهوا باستدلالهم هذا إلى التصریح بأن العالم متعددة ؛ فالعالم الأول هو عالم الخالق، والعالم الثاني عالم العقول المجردة، والعالم الثالث هو عالم النفوس، والعالم الرابع هو عالم الأجساد.

قالوا : بما إن العقول قديمة فإن النفوس قديمة والأجساد كذلك، لأن كل واحد من هذه الحقائق الأربع علة لمعلوله الذي يعقبه، وبالتالي يستحيل انفصال المعلول عن عنته ؛ بمعنى إن الله قد صدرت منه العقول، وصدر عن العقول النفوس، وصدر عن النفوس الأجساد.

وهذا الصدور القديم الذي جاء من دون سبق زمني أدى بالنفس الى ان تكون مجردة عن الزمن، وكنالك الارواح. فهذه الاشياء موجودات مجردة عن اطار الزمان؛ بمعنى أنها ليست من المادة، فلا زمان يحكمها، ولا مكان. فهي إذا شريكة لله سبحانه وتعالى في قدره.

وهكذا ألغى الفلسفه - شاؤروا أم أبوا - عنصر الزمن من منهجهم العلمي ؛ الأمر الذي فرض عليهم القول بعدم تخلف المعلول عن علته، وإن الحياة تجري كما يجري النهر من الاعلى الى الأسفل وليس العكس. فالحياة تجري وفق خط واحد تستabil الاستدارة فيه، مما أوقعهم في خطأ كبير للغاية، وهو نفيهم للمعاد الجسماني.

وليس من شك بأن مجموع هذه الأخطاء لا يعبر عن عثرتهم الوحيدة في سلسلة تفكيرهم. فهم كثيرا ما عشروا ولم يقوموا، حيث اعتقادوا بأن الشمس تجري حول الأرض، وأن الناس يختلفون عنصراً عن بعضهم فمنهم من خلق ملكاً ومنهم من خلق عالماً ومنهم من خلق خادماً، وغير ذلك من الاعتقادات الخرافية البالية.

### نظرة الاسلام الى الوجود :

إن أهم نقطة في العقيدة الاسلامية تجاه الوجود هي أن الله جل وعلا خلق الخلق لا من شيء أو مادة كانت موجودة. فالله سبحانه لا يحتاج الى شيء لكي يخلق منه شيئاً، وهو قادر على خلق الاشياء من بعد أن كانت معلومة. وليس كما يقول الفلسفه بأن الله خلق الاجسام من النفوس، والتقوس من العقول، والعقول من بعضها.. وان العقول تنطوي ضمن مراتب عشر يسمونها "العقول

العشرة" ، بل إنه تعالى يخلق الجسم بصورة مباشرة . فهو ابدع الاشياء إبداعا وانشأها إنشاء ، فهو لا من شيء خلق الاشياء ، لأن ذلك آية قدرته وعلم محدوديته ، فهو قد خلق إرادته ، ويإرادته خلق كل شيء .

القرآن الكريم يقول إن الاشياء لها وجود في عالم التتحقق ، وليس مجرد أوهام وخيالات كما يقول السفسطائيون . فالله خلق السماوات بغير عمد ترونها ، فنحن نرى السماوات ولكننا لا نرى الاعمدة التي تستقر عليها ، فإذا السماء موجودة حقاً ، فليس في عالم التتحقق - إن وافقنا التعبير - إلا أمران : الخالق الذي هو فوق الوصف ، والمخلوق الذي له وصف ، ومن الممكن أن يأخذ أشكالاً مختلفة ومتنوعة . وحسبما يقول الإمام الرضا عليه السلام ضمن حديث شريف وإنما هو الله عز وجل وخلقه لا ثالث بينهما ، ولا ثالث غيرهما ، فما خلق الله عز وجل لم يُعد أن يكون خلقه .

وقد يكون الحق ساكناً ومتراكماً ومحظياً ومؤلناً ومليناً ومتيناً ومتبايناً ، وكل ما وقع عليه حدث فهو خلق الله عز وجل . (١)

ونستوحى من الروايات الواردة في هذاخصوص أن أول خلق خلقه الله تعالى كان نور نبينا محمد صلى الله عليه وآله ثم خلق ربنا بهذا النور جوهراً بسيطاً قد يكون من الصعب على عقول البشر استيعاب ابعاد هذا المخلوق ، ثم عرض الله هذه المادة بعرض واحد فانقسمت المادة قسمين ؟ قسم منها حمله ربنا سبحانه وتعالي النور والهدایة والمعرفة فأصبحت مادة نورية ، وقسم منها حمله النار وقابلتها دون فعلها فأصبحت مادة نارية . ثم خلط الله تبارك وتعالي

---

(١) بحار الأنوار / ج ١٠ / ص ٣١٦ .

شيئاً من المادة الأولى بشيء من المادة الثانية فصار هذا الكون.

إذاً؛ فالكون مخلوط من مادتين : مظلمة خبيثة ونورية لطيفة، لذلك ترى الخير والشر في هذا الكون ؛ حيثما هما مخلوقان. والقرآن الكريم يقول : ﴿الْحَمْدُ لِلّٰهِ الَّذِي خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ وَجَعَلَ الظُّلُمَاتِ وَالنُّورَ ثُمَّ الَّذِينَ كَفَرُوا بِرَبِّهِمْ يَغْدِلُونَ﴾ (الأنعام/١) ويقول أيضاً : ﴿اللّٰهُ وَلِيُّ الدِّينَ إِمَّا آتَيْنَا يُنْجِلُهُمْ مِّنَ الظُّلُمَاتِ إِلَى النُّورِ﴾ (البقرة / ٢٥٧). فالظلمات مادة ممحولة ومحلوقة وليس عدمية كما قد يتادر إلى الأذهان، والنور كذلك مادة مخلوقة. وفي يوم القيمة تفصل المادتان عن بعضهما ليمتاز الذين آمنوا عن الذين كفروا. فمادة الخير تفصل إلى الجنة، ومادة الشر ستفصل أيضاً إلى النار. فالمخلوق النوري هو من كان يعمل الطيبات فيسدخله الله جنته، والمخلوق الناري حرفي أن يدخل النار لأنه لم يحاول التخلص من خبث الظلمات رغم النعم الإلهية والقابليات التي زوده بها.

فالإنسان حينما يأكل مال اليتيم فهو في الواقع الأمر يأكل ناراً، وحينما يظلم يدخل في نفق مظلم، وحينما يكذب تخرج من فمه رائحة مسترة يتاذى منها أهل السماءات، وحينما يعتاب يأكل لحم أخيه.. إلا أن هذا الإنسان عاجز من وجهة النظر المادية عن إدراك ولمس هذه الحقيقة في الدنيا، لأنها عالم بسيط جداً بالقياس مع عالم الآخرة.

## نظريّة وحدة الوجود.. بحث مقارن

هناك أدلة وحجج أقامها القائلون بوحدة الوجود، وتلك الأدلة إنما تترتب وفق مراحل ؛ ففي البدء حاولوا إثبات أصلية الوجود في مقابل من قال وتبني أصلية الماهية، ثم حاولوا إثبات أصلية تحقق الوجود أو جعل الوجود، ثم تدرجوا إلى قضية وحدة الوجود. وفي الواقع ؛ إن كل المراحل العقلية التي حاول القائلون بأصلية الوجود التدرج عبرها إلى هذه القضية والفكرة، كلها تحتاج إلى أدلة أكثر إقناعاً من التي ذكروها.

ولكي نسلط المزيد من الضوء على فكرة (أصلية الوجود) عند أولئك القوم، ونوضح الأسس العقلية التي اعتمدوها لإثباتها، ترانا بحاجة إلى استعراض بعض الحقائق التمهيدية التي تتفقنا ؛ ليس في إطار إثبات أو نقض فكرة أصلية الوجود فحسب، وإنما أيضاً في كافة المسائل والأفكار الفلسفية الأخرى. والسبب في ذلك أن هذه الحقائق التمهيدية هي حقائق منهجية، أي ترتبط بمنهجية تفكير الإنسان.

ترى بماذا أثبتنا وجود أنفسنا؟ وبماذا عرفنا وجود الكون من حولنا؟ وبماذا  
إِسْتَطَعْنَا أَن نُثْبِت لِلْجَاهِدِينَ وَجْهَ رَبِّنَا سَبَّحَانَهُ وَتَعَالَى؟ وبماذا تفَاهَمْنَا  
بِيَتْنَا..؟

إن الإجابة على كل هذه التساؤلات هي إجابة واحدة معروفة منذ أن خلق  
الله تبارك وتعالى الإنسان الأول : بالعقل.

### بالعقل يتم الأثبات :

العقل هو الذي يصرّح بأن الإنسان كائن موجود، وهو الذي قال للإنسان بأن  
الكون من حوله موجود، وهو الذي قال له بأن الله سبحانه وتعالى هو الذي  
خلقه. فالعقل مصباح الهدى والنور الذي يأخذ يد الإنسان نحو النجاة في كل  
هذه المراحل.

وأتساءل: إذا كان العقل هو النور الذي يمشي مع الإنسان في كل حقل وميدان؛  
هل من الصحيح يدعوه جانباً والاكتفاء بالاستدلال بمجموعة أفكار وحجج  
غرنية، رغم المعرفة المسبقة من قبل المخلوق بأن عقله هو الحجة الأصلية؟  
ولنضرب مثلاً في ذلك: إن المرء حينما يفتح عينيه يرى مجموعة من الأشياء  
أمامه من قبيل: الأجسام، والاحجام، والإبعاد، والالوان، وغيرها، ولكنه حينما  
تعدم عنده الرؤية بسبب اشکال في عينيه أو بسبب انعدام النور في المكان،  
ويُسأَل عن مقدار المسافة بينه وبين نهاية الغرفة الواقع فيها، فإنه يقوم بحساب  
المسافة عبر الاستنتاج من مجموعة معلومات حصل عليها مسبقاً، من قبيل  
المسافة التي تفصل بينه وبين الواقفين أمامه وبينهم وبين نقطة النهاية حتى يحصل  
على النتيجة المطلوبة.

ولكن إذا كان بصره سليماً وكانت الأضاعة في جو الغرفة متوفرة، فإنه لا يحتاج إلى حساب المسافة كما فعل في السابق. وهذا يعني فيما يعني أن العقل بإمكانه الأخذ بيد الإنسان في الحالتين ؛ في الحالة الطبيعية وفي الحالة الاضطرارية. ومن غير الجميل بالانسان صاحب العقل السليم والامكانيات الطبيعية أن يختار الطريق الأصعب عليه ، لإثبات أوضح الواضحات. إذ أن من رفعة مكانة المرأة في حياته الاستغناء عن الوسائل ما دام هو في غنى عنها... .

### لا .. لتجميد العقل :

إن العقل الذي استخدمناه في هضم واستيعاب السابقات العقلية والعلمية واستخدمناه في استحالة اجتماع التقىضين، واستخدمناه في الاكتشافات والاختراعات.. لا يزال هذا العقل موجوداً عندنا ويامكانه أن يكشف لنا عن حقائق أبعد وفق طريقة في الاكتشاف والتحرك والفاعلية، فلماذا نتركه باتجاه التوصل بما هو دونه !؟

لقد خلص الاشاعرة - الذين هم في الواقع عبارة عن ردة فعل عن المعتزلة - أفكار المعتزلة بعد أن خلعوا أفكارهم أيضاً، فقال هؤلاء إن النص الديني هو المعيار في تحديد الحسن والقبح في الأمور والأشياء ؛ وأنه لا وجود لشيء يدعى بالحسن والقبح العقليين.

ولكنني حينما أعود وأسأل الانسان المنصف والباحث عن الحقيقة : بهم عرفت ربكم ؟ إنه سيجيب : بعقولي. وأسئلته مرة أخرى إذا كان العقل هو المكتشف لوجود الرب، فلماذا يعجز عن تشخيص وتحديد الحسن من القبح ؟ وإذا عجز عن الجواب فإني أعرب له عن التناقض الذي وقع فيه واقول له : إن المنصب

الحق يؤكد بأن العقل حجة في الاكتشاف بناته. ذلك لأن من يعتقد دون ذلك يلزمه الامتناع عن قبول حجية العقل في إثبات وجود الله سبحانه وتعالى، لأنه غير ثابت الحجية على وجه القطع. و تسلسل البحث والاستقراء المنطقي يرفض أن تكون الحجوة حجوة مشوشه، بإعتبار أن سلسلة أفكارنا برمتها ستصبح غير ذات أساس متبين أو مطمئن ..

إننا نلحّاً في إطار إثبات العالق وإثبات مختلف الوجودات والقضايا الأخرى إلى أحد اسلوبين :

الأول: يكمن في توفير الحجج المنطقية التي تستمد شرعيتها وقوتها بالسلسل من العقل.

والثاني : هو أقرب بكثير من الاسلوب الاول وهو اسلوب الاحتجاج بالعقل مباشرة، وهذا الاسلوب نسميه الفطرة. فالافتراض يوسعها أن تدلنا على أن السماوات والارض وبقية المخلوقات هي في ذاتها أشياء متحققة، وأن تدلنا على أن الاشياء كلها تنتهي إلى وجود وماهية، وأن الأصل هو الوجود وأن الماهية شيء طارئ. ولقد قدمنا في بعض ما سبق من موضوعات أن على الانسان أن يعود إلى وجده وان يستنطق ضميره، وبالتالي أن يعود إلى عقله.

ثم إن العرف أو عرف العقلاء بما يمثل من أبعاد، يشكل ما تقبله العقول مجتمعة. فإذا كان الناس يتضاربون ويتناقضون في إطار الهوى والميول النفسية والمنافع والتحسّن، فإنهم لاريب في اجتماعهم على المعقولات، نظراً إلى أن عقل الانسان هو هو منذ أول إنسان وضع قلمه على سطح الأرض حتى آخر إنسان يخرج من الدنيا عند قيام الساعة.

فإذا كان الناس يختلفون في مذاق هذا الطعام أو ذاك، وإذا كان بعضهم يفضل هذا النوع من النبات ويعارضهم آخرون، فإنهم يحتملون على قبول المعقولات.

على أننا حينما نستشهد بالعرف، فانما نقصد منه الفهم والاستيعاب للمعقولات من حيث الواقع الخارجي على أقل تقدير. بمعنى أن الناس يفهمون من السماء وجود السماء، ولا يعنيها هنا ما يفسرون به أو يعبرون به عن هذا الوجود وكيفيته؛ أي أن الذي يهمنا من قضية العرف العاقل هو ما تفهمه عقول الناس بغضتهم البريء والخالية من التراكمات والسابقيات التربوية والثقافية. وهذا الواقع بحد ذاته حجة في الاستدلال أو التوضيح، وهذه الحجية مستمدة من قبول العقل لها وقناعته بها.

### العلة والمعلول :

وثمة فكرة مشهورة بين الفلاسفة تؤدي مناقشتها في هذا الإطار، وهي الفكرة القائلة بلزوم أن تكون العلة من سبب المعلول؛ بمعنى أن من المستحيل أن تولد النار البرودة، ومن المستحيل أن يفرز الثلج الحرارة. فالإنسان الطيب يخرج منه العمل الصالح، والذي خبث لا يخرج منه إلا النكد. وهذا قانون عقلي.

إلا أننا نقول : قد تكون نظرية العلة والمعلول صحيحة، ولكن لابد من التأكيد على لزوم أن يكون الطرفان من جنس واحد؛ وضرورة أن العلة تحتوي المعلول بصورة أو بأخرى، إذ المعلول هو عبارة عن خروج الشيء بعد كمونه. وهذه التعبيرات كلها تنتهي إلى قول واحد، وهو أن كل شيء يولد شيئاً مماثلاً له، وأن الشيء لا يفرز إلا مثيله.

لقد استدل القائلون بنظرية وحدة الوجود على صحة منهتهم بقانون العلة والمعقول مؤكدين بأن الخالق هو الوجود وأن المخلوق هو التحليل لهذا الوجود، وبالتالي فهما شيئاً في شيء واحد ؟ أي أن الخالق والمخلوق هما من قيادة واحدة، وأنه مادام هنا بذلك شيء واحد فيجب أن يفرز الأصل مثلاً له. ومن هنا بالذات يتضح أصل التعبير الصوفي السالف : لو أن المسلم كان يعلم ما هو الصنم لاعتقد بأن عبادته عبادة لله تعالى قدسه..

### الدور والتسلسل :

ولنا في ذلك مناقشات وردود، منها :

١- إننا لو أثبتنا وحدة الخالق والمخلوق وأنهما في الحقيقة شيء واحد لاستغينا عن الخالق. فنحن إنما آمنا بالخالق لأننا وجدنا في وجودنا وأنفسنا الضعف والعجز والاختلاف والتناقض والحاجة، نظراً إلى أن هذا المخلوق المحاج والمحدود والمحدث بحاجة إلى خالق بخلافه يختلف معه. ولو كان الخالق مثل المخلوق فيجب على هذا الأخير البحث عن خالق أعلى من الأول، وهكذا يبقى البحث في تسلسل مستمر إلى ما لا نهاية.

ويشير أمير المؤمنين عليه السلام في هذا الإطار إلى أنه " الدليل على قدمه بحدوث خلقه، وبحدوث خلقه على وجوده، وبما شبههم على أن لا شبه له... مستشهد بحدوث الأشياء على ازليتها، وبما وسمها به من العجز على قدراته.. وبما اضطرها إليه من الفناء على دوامه.." (١) وبالفعل هكذا كان، فلماذا نتجاوز قابلية القطرة فيما، حيث نجد الإجابات واضحة وناصعة ونركب الامواج

---

(١) نهج البلاغة / الخطبة ١٨٥

الملاطمة لاثبات ذلك؟!

## علاقة المخلوق بالخالق :

٢- إن قانون العلة والمعلول إنما تصح مصاديقه إذا كان هناك تحانس بين الجانبيين، ولكن من قال بأن الخلق معلول الخالق؟ والحال يشير إلى أن الخلق مخلوق الخالق، والعلاقة إنما هي علاقة مخلوق بخالقه وليس علاقة معلول بعلمه. ونحن كمخلوقين نعجز تمام العجز عن إدراك وتصور نوع هذه العلاقة، لأننا لا نستطيع أن نحيط علما بالرب جل جلاله، حيث أننا لم نعط القدرة على التصور والاحاطة. فالله أكبر من أن يوصف، وهو لا تدركه الأبصار وهو يدرك الأبصار، وقد سمت العقول إلاّ إليه، والله نفسه يقول في القرآن المجيد : ﴿مَآ أَشْهَدُهُمْ خَلْقَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَلَا خَلْقَ أَنفُسِهِمْ﴾ (الكهف/٥١).

إننا كمخلوقين لم نكن واعين وشاهدين على كيفية خلق أنفسنا، ولا يمكننا القول بأن الخلق قد تم وفق قانون العلة والمعلول.

نعم؛ قد يمكن من حيث الوجهة اللغوية القول بأن الله سبحانه وتعالى هو علة الخالق أو أنه علة العلل؛ غير أن هذا ليس إلا مجرد تعبير فضفاض، وأن مجرد التعبير لا يسعه أن يكون دليلاً عقلياً. أو لنقل أن الدليل العقلي لا يستقر على مجرد تعبير مشوش.

وما نعهده من الأمثلة من الحرارة والنار والبرودة والثلج وسنخية العلة، فهي كلها تأتي في حدود المخلوقين، وليس في حدود تعريف العلاقة بين الخالق والمخلوق.

وبنطريتنا التزية نعرف أن الخالق غير المخلوق، وأنه لا يصح بوجه من الوجه

القياس بين الرب والمرءوب، بين القادر والعاجز، بين الغني والفقير.

## منطق الروايات:

وهناك روايات عديدة وردتنا عن النبي وعن أئمة أهل البيت عليهم السلام في هذا الاطار، فضلاً عن الكم الهائل من الآيات المباركة الخاصة بتعريف الله صفاته وبالفصل بين ذاته وبين مخلوقاته.

١/ فقد سُئل الإمام أمير المؤمنين عليه السلام عن إمكانية القول بأن الله شيء؟ فأجاب الإمام عليه السلام: "نعم؛ تخرجه من الحدين: حد التعطيل وحد التشبيه". (١) وبهذا التعبير الموجز يقسم الإمام عليه السلام الناس من حيث الإيمان إلى ثلاثة أقسام؛ فمن أتبه بتشبيه فإنه مشرك، ومن نفاه فإنه كافر، ومن أتبه بلا شبه وبلا تشبيه فهو الموحد.

فانت حينما تقول: الله عالم، تكون قد أخرجته من حد الجهل؛ ولكنك في الوقت ذاته تقف حائراً عاجزاً حينما ت يريد أن تصف علمه حق الوصف. وهكذا الواقع بالنسبة إلى باقي الصفات، فهو قادر غير عاجز، ولكن لا أحد يعلم أسرار القدرة الإلهية. وهذا أمر طبيعي ومنطقي من حيث وجود الخط الفاصل بين الخالق والمخلوق. ولو تساوى الطرفان في علم ما لديهما فضلاً عن قدرتهما، إذن، لانتفت الحقيقة القائلة بوجود خالق ومخلوق، ويصبح القول - والعياذ بالله - بأن ثم شركاء لله في ربوبيته.

٢/ ويقول الإمام علي عليه السلام: "ما رأيت شيئاً إلاً ورأيت الله قبله وبعده ومعه". فالأشياء الموجودة تهدينا إلى رب العزة، فعدمها الأول يعني وجود

(١) بحار الأنوار / ج ٣ / ص ٢٦٠ / رواية ٢٦٠.

مسابقاتها، ووجودها الحاضر يعني وجود من يمدّها بالحياة، وعدمها الثاني يعني بقاء من أماتها.

٣/ ويقول الإمام علي عليه السلام في الخطبة الأولى من نهج البلاغة "... موجود لا عن علم، مع كل شيء لا بمقارنة، وغير كل شيء لا بمزايلة، فاعل لا بمعنى الحركات والآلة...". وهذا يعني الفصل بين كل شيء وبين الخالق لكل شيء، وانعدام المقارنة والعجز عنها إنما يحدد طبيعة العلاقة بين الخالق والمخلوق.

٤/ وقال أمير المؤمنين عليه السلام أيضاً: "... فبعظمته ونوره أبصره قلوب المؤمنين، وبعظمته ونوره عاداه الجاهلون، وبعظمته ونوره ابتعى من في السموات والأرض من جميع خلقه إليه الوسيلة بالأعمال المختلفة والأديان المشتبهة... وهو حياة كل شيء ونور كل شيء... هو هاهنا وهاهنا وفوق وتحت ومحيط بنا ومعنا وهو قوله : "ما يكون من نحو ثلاثة إلا هو ربهم" ... وكيف يحمل حملة العرش الله وبحياته حيث قلوبهم وبنوره اهتدوا إلى معرفته؟ (١)

إن منطق الروايات الشريفة عن النبي وأهل بيته (عليهم السلام) مختلف اختلافاً كلياً عما نص عليه فلاسفة البشر من أن كل الموجودات وهم، أو أن الموجودات ما هي إلا ظلال لنور الله سبحانه وتعالى. أو أن قضية وحدة الوجود عسيرة التليل وبالغة التحقيق وبعيدة الغور، وأنه لا ينهرب إلى هذا المذهب إلا العرفاء الآلهيون والأولياء الحقيقيون. أقول : إن مثل هذه الشطحات وقع فيها من وقع بسبب تركهم العنان للخيال، وبسبب اعتقادهم الواضح في عدم حاجتهم لما

---

(١) بحار الأنوار / ج ٥٥ / ص ١٠ / رواية .٨

تشير اليه الآيات القرآنية والروايات الواردة بخصوص وصف الخالق وتحديد المخلوق.

وخلاصة القول؛ إن مسألة وحدة الوجود بحاجة الى مجموعة إثباتات، والانسان يستطيع عبر إدراكه الفطري للمسافة القائمة بينه وبين ربه أن يعرف الثانية البيئونية الذاتية بين السيد وعبده، وهذا أقوى دليل وأعظم برهان على عدم صحة القول بوحدة الوجود، مضافاً الى أن أدلة وحدة الوجود والتي أبرزها سخية العلة والمعلول غير مجدية وغير كافية.

## كيف نعرف الله تعالى؟

من اعظم وأغتر وأشرف النعم الإلهية على الناس أن عرّفهم نفسه، حيث أنه سمح لهم بأن يعرفوه من خلال آياته. فمن يصل إلى مستوى معرفة الرب لا بد له أن يشعر ويتحسّن أية نعمة عظيمة أسبغها الله تعالى عليه. وأنذاك يشعر أيضاً بأية خسارة فادحة كان يعيشها، لو لم يرتفع إلى مستوى معرفة هذا الرب العظيم، وأنه هل كانت الدنيا تستحق العيش فيها دون هذه المعرفة؟ كما لا يمكن بأي حال من الأحوال أن يعبر فيها الإنسان عن خسارته الكبرى حينما يقضي عمره كله في ذهول وغفلة عن رب الوجود؛ بعيداً عن جماله وجلاله وسنائه؛ وبعيداً عن لذة مناجاته وقوه التوكل عليه وسعة الثقة به.

ويقى الإنسان قاصراً للغاية عن بيان مقدار ما يمكن أن يتفع به من حب الله تبارك وتعالى. فالله حينما يبيّن للناس وللمؤمنين أهمية الصلاة وأنها تنهى عن الفحشاء والمنكر، لا يلبث أن يذكرنا بأن ذكر الله أكبر : ﴿أَتْلُ مَا أُوحِيَ إِلَيْكَ مِنَ الْكِتَابِ وَأَقِمِ الصَّلَاةَ إِنَّ الصَّلَاةَ تَنْهَىٰ عَنِ الْفَحْشَاءِ وَالْمُنْكَرِ وَلَذِكْرُ اللَّهِ

أَكْبَرُ وَاللَّهُ يَعْلَمُ مَا تَصْنَعُونَ ﴿٤٥﴾ (العنكبوت / ٤٥).

وحيثما يصور لنا نعم الجنّة ويرغبنا فيها سرعان ما يبيّن لنا بأنّ رضوان الله اعظم من الجنّة برمّتها، رغم وصفه لهذه الجنّة بأنّ فيها ما لا عين رأت ولا أذن سمعت ولا خطر على قلب بشر : ﴿وَعَدَ اللَّهُ الْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنَاتِ جَنَّاتٍ تَجْرِي مِنْ تَحْتِهَا الْأَنْهَارُ خَالِدِينَ فِيهَا وَمَسَاكِنَ طَيِّبَةً فِي جَنَّاتٍ عَدْنٍ وَرِضْوَانٌ مِنَ اللَّهِ أَكْبَرُ ذَلِكَ هُوَ الْفَوْزُ الْعَظِيمُ﴾ (التوبه / ٧٢). فهذه النعم التي يعجز البشر عن تصورها في حياتهم الدنيا، غير قابلة للمقاييس والتшибّي برضوان وحب ومعرفة الله جلل جلاله.

بلّى ؛ إن البهائم تتمتع بأكل الحشائش، ولو وصفت لها موائد الانسان اللذينة فهي لا تفهم قيمة هذه الموائد حتى وإن حجي بها بألف دليل ودليل. هذا فضلاً عن عجزها المسبق عن فهم المتعة في الحلوس الى شخصية عظيمة تدعوك الى تناول الطعام معها. والسبب في عجز البهائم هذا هو التركيبة الغريزية المحاكمة على فهمها وتصرفها حيال هذا الموضوع.

القضية ذاتها تشمل الانسان الكافر والعاقل والمحجوب عن لذة مناجاه الله، حتى وإن جوّبه بآلاف الأدلة عن أهمية وعظمة التعرف الى الله سبحانه وتعالى ؟ فعقلية محدودة وهابطة باتجاه العناد والإلحاد.

أما الانسان المؤمن فهو الوحيد القادر على فهم وتصور حلاوة مناجاه ربّه، حيث يقوم متهجداً ومبتلاً ؟ مبحراً بقبله نحو قدرة الكون المطلقة ؟ هذا الانسان يستطيع تصور آية خسارة عظمى من الممكن أن تحلّ به لو هجر ذكر الله أو جهل فضل الله عليه.

## أشرف العبادات :

إن هذه المعرفة هي رأس كل خير، وشرف كل عبادة... وحرام على الإنسان أن يعيش عشرات السنين وهو أقرب شيء إلى الله، وأبعد شيء عن الله ؛ أقرب إليه لو أراد، وأبعد شيء لو لم يرد. والدعاء الكريم الوارد عن الإمام زين العابدين عليه السلام يشير إلى هذا المعنى مخاطباً رب العزة بالقول : " وإن الراحل إليك قريب المسافة، وإن في اللھف إلى جودك والرضا بقضائك عوضاً من منع البالغين، ومنلوحة عما في أيدي المستأذنين، وأن الراحل إليك قريب المسافة، وإنك لا تتحجج عن خلقك إلا أن تحججهم الأعمال دونك.." ( من دعاء أبي حمزة الشعالي ). أي أن اللھف والتبتل إلى الله تعالى، هو بسبب ما عند الله الذي هو أعظم بما لا يحصى مما في أيدي الناس، وإن الرضا والتسليم لما يقدّره الخالق الحكيم أفضل من الدنيا وما فيها. فلو أن الله سبحانه وتعالى اعطى العبد جميع الدنيا وسلبه الرضا والتسليم لما نفعته الدنيا، بل ل كانت وبالاً عليه.

## كل شيء... من أجل الله :

فالمنطقى هو أن يتخد هذا العبد اعماله الصالحة قربات إلى ربه... فهو إذا زكيَ أمواله عليه أن يعتبر التركية تطهيراً للقلب، وإذا صلَّى أن يتخد من الصلاة معراجاً وقرباناً إلى ربِّه، وإذا صام أن يجعل الصوم وسيلة إلى رضوان الله تعالى، يعني أن الزكاة والصلاحة والصوم وسائل الاعمال الصالحة والعبادات، وحتى الجهاد هي غير ذات نفع وفائدة ما لم تكن وسيلة إلى الله. فالله العلي العظيم يقول : ﴿وَأَنْتُمْ  
إِلَيْهِ الْوَسِيلَة﴾ (المائدة/٣٥)، والأعمال الصالحة مالم تكن وسيلة إليه فهي لا تعلو أن تكون أكثر من قشرة وغلاف. والحال إنما يتقبل من صلاة المرء ما

توجه فيه و "إنما يتقبل الله من المتقين". والرسول صلى الله عليه وآله قال كذلك: "حجب الله من الدنيا ثلاثة؛ النساء والطيب وقرة عيني في الصلاة". (١) فهو كان يخرج بما للكلمة من معنى بصلاته إلى الله.

والسؤال الأهم في حياة الإنسان هو : كم يرتفع نحو ربّه الاعلى ؟ وهل ازداد قلبه معرفة بالله ؟ وإذا ازداد بالفعل فهل تمت المحافظة على هنا الإزدياد ؟

والمحور الأهم في وجود الإنسان هو تصميمه وإصراره على أن تكون أعماله بإتجاه معرفة خالقه، وقبل ذلك أن يكون إصراره هذا على رأس قائمة أولوياته.

وقد سئل الإمام الصادق عليه السلام عن مدى صحة سند الحديث النبوي الشريف القائل : "تفكر ساعة خير من عبادة سنة" ، فأجاب الإمام عليه السلام بالقول : "نعم، قال رسول الله صلى الله عليه وآله : تفكراً ساعة خير من قيام ليلة". قلت : كيف يتفكير ؟ قال : "يمر بالدور الخربة فيقول : أين باتوك أين ساكنوك مالك لاتتكلمين ؟ (٢) أي أن الاهتمام في النظر والتفكير هو نظر وفكرة الاعتبار والاتّباع... فخسارة كبرى تحلّ بالإنسان أن يحرم نفسه من معرفة الله، وأن يغمض عينيه ويغطّ عقله وإحساسه تجاه آيات ربّه المبثوثة فيه وحوله في كل أفق.

وبطبيعة الحال ؛ فإن المرء حينما يزداد معرفة بالله تعالى سيزداد توكلًا عليه ويقيناً به، وستختلق فيه القدرة على الصبر في مواجهة الشدائدين، وسيستقيم حين البأساء والضراء، وستكون الدنيا كلها مستحبة ومطيبة له. أما إذا كان قلب

---

(١) بحار الأنوار / ج ٧٣ / ص ١٤١ / رواية .٨

(٢) المصدر / ج ٦٨ / ص ٣٢٤ / رواية .١٦

الانسان أجوف فسيواجه في رحلة حياته الشاقة عقبات كأداء، وسيواجه من المصاعب ما تكبّه على وجهه. ومن أجل تحاشي الاضطرار إلى مثل هذا الواقع، وضع الله الطرق الكفيلة والدواء الناجع؛ وما على الانسان المتطلع إلى النجاح والسلامة سوى الاعتزاز بما يقوله رب بعد أن يطلب - الانسان - الحرية الكاملة والمعرفة الحقة. وقد جاء في المأثور من الدعاء بهذا الخصوص : " اللهم عرفني نفسك ". فالمؤمن في بحث دائم عن الاسلوب المقرب من مركز الجذب، ونور الانوار، ومحور الهدى، وهو الله سبحانه وتعالى ومعرفته المقدسة.

ولكن كيف يمكن الاستمرار وضمان استمرار هذه المعرفة ؟

إن ضمان ذلك هو التقوى، فاللتقوى حصن المعرفة ودرع اليقين، ومن تخلى عن التقوى اختفت عنه المعرفة .

### **معرفة الله : ممارسة الایمان :**

لقد عجنت قضية معرفة الله تعالى في القرآن الكريم بإستعراض تام للممارسات العملية اليمانية التي ينبغي على الانسان أن يقوم بها ويؤديها. نظرا إلى أن العقيدة الاسلامية لا تولي المعرفة النظرية أية أهمية، بل إن الاسلام الحنيف يتقدّم يكتفي بمجرد العلم والادعاء، غير المقربون بالعمل المناسب والمناسب، الذى الانتقاد وأقسامه، حتى جاء في الآية المباركة : ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِنَّمَا تَقُولُونَ مَا لَا تَفْعَلُونَ \* كَبُرَ مُقْتَنَىٰ عِنْدَ اللَّهِ أَنْ تَقُولُوا مَا لَا تَفْعَلُونَ﴾ (الصف / ٣-٢).

وقد حرض رب العزة في القرآن الكريم تحريضاً مباشراً على ان يقرن المؤمنون اقوالهم اليمانية بأعمالهم الصالحة، لكي تكون للنظرية الدينية مصداقيتها الواقعية، ولكي تكون للفرد المؤمن شخصيته المثالية غير المصادبة بمرض التفاق والازدواجية.

وبالتالي فإن الدين يهدف إلى تكوين وبناء مجتمع إسلامي مترافق الشخصية، وقد خاطب الله جميع المؤمنين بقوله : ﴿وَقُلْ أَعْمَلُوا فَسَيَرِي اللَّهُ عَمَلَكُمْ وَرَسُولُهُ وَالْمُؤْمِنُونَ﴾ (التوبه/٥١)

إن معرفة الله لا تعني مجرد معلومات نظرية ؛ فهذه لوحدها لن تصل بالانسان المؤمن إلى التبيعة التي أرادها الله له، بل هي مجموعة ممارسات عملية جهادية رفيعة المستوى. وهي ما نستطيع التعبير عنه بالإيمان. والإيمان عمل كله ؛ فهو الجهاد والتضحية ورفض أنداد الله، بدءاً بالشيطان ومروراً بالنفس الامارة بالسوء واتهاءً بالضغوط الاجتماعية المحيطة بما فيها من طواغيت الأرض والتمرد على الظلمة.

من هنا جاء التوجيه الديني القائل على لسان أهل البيت عليهم السلام أنه ينبغي للإنسان المؤمن بالله ورسوله أن يتهم نفسه إذا ما رأى الحياة قد استجابت له ورأها قد سهلت عليه، لأن انعدام البلاء يعني أن الله عز وجل لا ينظر بعين الرضا اليك. وقد قال أحد هم للامام أمير المؤمنين عليه السلام : إني احب ان اكون من أصحابكم، فأجابه عليه السلام : "إذن استعد لنزول البلاء عليك من كل مكان". وهذا هو واقع جميع الانبياء وال الأولياء والصديقين، إذ ينزل البلاء عليهم حسب درجاتهم، حتى كان سيد المرسلين نبينا الاعظم صلى الله عليه وآلـه يقول: "ما اؤذى نبي مثل ما اؤذيت" ، (١) تبعاً لمنزنته التي فاقت منازل جميع الانبياء. وكما كان سيد الشهداء الامام الحسين عليه السلام حين اصيب جسده بمئات الجروح وهو على أفعى حالة من الغربة والاضطهاد يخاطب ربـه الحـليل : "رضا برضاك

---

(١) بحار الأنوار / ج ٣٩ / ص ٥٦ .

لامعبود سواك "، رغم أنه كان مجرد بشر، ولكن بشراً من طراز الذين ملا  
الإيمان ومعرفة الله الواقعية قلوبهم ووحدانهم.

### نفي صفات الخلق عن الخالق :

إن المستوحى من الآيات القرآنية والمتبع في روایات الرسول الأعظم صلى الله عليه وأله وأهل بيته عليهم السلام حين التعريف بالله سبحانه وتعالى هو نفي الصفات الخلقية والمخلوقية عن رب العالمين لتقريب الانسان منه تعالى.

ولنضرب مثلاً واقعياً على ذلك، فنقول : إنك حينما تري وصف وتعريف طبيعة النور أو طبيعة اللون لمن هو أعمى خلقة، فهو سيعمد مباشرة إلى محاسبته العقلية وذاكرته لتصور النور أو اللون، فيقيس عليهما الحجم أو الرائحة أو الطعم او الحرارة والبرودة، ذلك لأن هذه الاشياء تدرك بالوسائل العقلية وتدخل في الذاكرة. فتراه يعجز كلياً عن إدراك النور واللون، لأن وسيلة إدراكهما هي العين البصرية، وهو غير قابلين لمقاييسهما بأشياء اخرى. فاللون لا حجم ولا رائحة ولا طعم ولا حس لسمسيٌ فيه، وكذلك هو النور .

إن هذا الأعمى لا يستطيع تصوّر الضوء أو اللون إلا إذا أفرغ قوته النهنية عن اسلوب التشبيه بالحواس التي يملكونها.

وكان أمراً متوقعاً بالانسان ذي الحواس الخلقية أن يقيس الله سبحانه وتعالى بالمخلوقين، لأنه لا يعيش مع غيرهم، ولا يستطيع التعرف على الله الذي هو غير المخلوق ذاته غير ذات المخلوق إلا بعد الارتفاع والسمو عن مقاييس المخلوقين. وذلك لا يمكن إلا بالإيمان بوجود خالق للخلق هو أكبر من أن توصف ذاته، ولو وصفت ذاته لأصبح في متناول اليد ؛ أي لما كانت قدرته

وارادته أزليتان في الوجود. إن الإنسان الفاقد للايمان أول ما يريد أن يتوهّم ربه يتوهّم له حجمًا، لأن المخلوقين مثله لهم حجم؛ ويتوهّم له لونًا، لأن المخلوقين ذوي ألوان. وكنلّك الحال بالنسبة لباقي توهّماته.

والروايات الشريفة تتضمّن حال وصفها لله سبحانه والأمر بأن يعده الإنسان عن نفسه ضغوط الحولى والتشبيه والمقاييس الخلقيّة التي عادة ما يستعملها في التعرّف إلى المخلوقين، ومن دون هذه المعادلة الفنية يستحيل الوصول إلى معرفة رب جل جلاله.

### الروايات.. ومعرفة الله :

١/ يقول أمير المؤمنين علي بن أبي طالب عليه السلام في خطبة له في الكوفة : " الحمد لله الذي لامن شيء كان ولا من شيء كون ما قد كان. المستشهد بحدوث الأشياء على أزليته، وبما وسمها من العجز على قدرته، وبما اضطراها إليه من الفناء على دوامه. لم يخل منه مكان فيدرك بأبيته، ولله شبح مثال فيوصف بكيفية، ولم يغب عن شيء فيعلم بحيثية ؟ مبانى لجميع ما أحدث في الصفات، ومتمنع عن الادراك بما ابتدع من تصريف النوات، وخارج بالكرياء والعظمة من جميع تصرف الحالات، محروم على بوارع ناقبات الفطن تحديده، وعلى عوائق ثاقبات الفكر تكييفه، وعلى غوانص سابحات النظر تصويره، لا تحويه الاماكن لعظمتها، ولا تذرعه المقادير لحالاته، ولا تقطعه المقاييس لكرياته، متمنع عن الأوهام أن تكتبه، وعن الأفهام أن تستغرقه، وعن الأذهان أن تمثله، قد يشتبه من استبطاط الإحاطة به طوامح العقول، ونضبت عن الاشارة إليه بالاكتفاء بحار العلوم، ورجعت بالصغر عن السمو إلى وصف قدرته لطائف الخصوص، واحد لا

من عدد، ودائم لا يأمد، وقائم لا يعمد، وليس بجنس فعادله الأجناس، ولا بشج  
فضارعه الاشباح، ولا كالأشياء فتفعل عليه الصفات...” (١)

وكل هذه الصفات تراها تعود في نهاية المطاف إلى نفس النقطة الجوهرية  
الداعية إلى إبعاد ذهن الإنسان عن التشبيه، وإلى الاعتراف بالعجز المطلق عن  
الإحاطة بربنا جل جلاله. فهو متزه عن الأين والكيف، فلا أول له ولا آخر...  
وفيود المخلوقين دليل على مطلقيته.

٢/ وجاء في خطبة أخرى لأمير المؤمنين عليه السلام :

”... والحمد لله الكائن قبل أن يكون كرسي أو عرش أو سماء او أرض او  
جان او إنس، لا يدرك بوهم، ولا يقدر بفهم، ولا يشغله سائل، ولا ينقصه نائل،  
ولا ينظر بعين، ولا يحد بأين، ولا يوصف بالأزواج، ولا يخلق بعلاج، ولا يدرك  
بالحواس، ولا يُقلّس بالناس، الذي كلام موسى تكليماً، وأراه من آياته عظيماً ؛ بلا  
جوارح ولا أدوات ؛ ولا نطق ولا لهوات، بل إن كثت صادقاً إليها المتتكلف  
لوصف ربّك فصف جبريل وميكائيل وجند الملائكة المقربين في حجرات  
القدس مرجحين، متولهة عقولهم أن يحلوا أحسن الحالين، وأنما يدرك  
بالصفات ذروا الهيبات والأدوات، ومن ينقضي إذا بلغ أمد حده بالفناء، فلا إله إلا  
هو، أضاء بنوره كل ظلام، وأظلم بظلمته كل نور”. (٢)

٣/ وروي عن الإمام أبي الحسن الثالث - الهادي - عليه السلام أنه قال :

”إن الله لا يوصف إلا بما وصف به نفسه، وأنى يوصف الذي تعجز الحواس

(١) بحار الأنوار / ج ٤ / ص ٢٢١ / رواية .٢

(٢) المصدر / ج ٤ / ص ٣١٣ / رواية .٤٠

أن تدركه، والأوهام أن تناهه، والمخاطر أن تحنته، والأبصار عن الإحاطة به. نأى في قربه، وقرب في نأيه. كَيْفَ الْكِيفُ بَغْرَ أَنْ يَقَالُ : كَيْفُ ؟ وَأَنَّ الْأَيْنَ بَلَا أَنْ يَقَالُ : أَيْنَ . هو منقطع الكيفية والأينية ؛ الواحد الأحد، جل جلاله، وتقدست أسماؤه". (١)

٤ / وقال الامام جعفر بن محمد الصادق عليه السلام :

" - الله - واحد صمد أزلبي صمدي. لاظل له يمسكه، وهو يمسك الأشياء بأظلتها، عارف بالمحظول، معروف عند كل جاهل. فرداني لا خلقه فيه ولا هو في خلقه. غير محسوس ولا محسوس. لاتدركه الأبصار ، علا فقرب ، ودنا بعد ، وعصي فقفر ، وأطيع فشكرا ، لاتحويه أرضه ، ولا تقله سماواته ، وأنه حامل الأشياء بقدرته، ديمومي أزلي ، لainسني و لايلهوا ، ولا يغلط ولايلعب ، ولا لإرادته فعل ، وفصله جزاء ، وأمره واقع ، لم يلد فيورث ، ولم يولد فيشارك ، ولم يكن له كفواً أحد ". (٢)

بهذه الصفات والأسماء نستطيع الارتفاع إلى مستوى معرفة الله تعالى. وإذا عرفنا الله، عرفا آياته في الكون، وعرفنا رسالته ودينه الذي يؤدي اليه ويوضح أوامره ومناهيه.

(١) بحار الأنوار / ج ٤ / ص ٣٠٣ / روایة ٣٠.

(٢) المصدر / ج ٤ / ص ٢٨٦ / روایة ١٨.

# الفهرس

|                                    |       |                                         |
|------------------------------------|-------|-----------------------------------------|
| ٣                                  | ..... | مقدمة                                   |
| <b>الباب الأول : نظرة تاريخية</b>  |       |                                         |
| ٧                                  | ..... | تمهيد                                   |
| ١٤                                 | ..... | الفصل الأول : الحكمة لماذا ؟            |
| ٢٥                                 | ..... | الفصل الثاني : علم الكلام               |
| ٣٥                                 | ..... | الفصل الثالث : تاريخ الفلسفة            |
| ٤٥                                 | ..... | الفصل الرابع : فلسفة هيلينية بلغة عربية |
| ٥٦                                 | ..... | الفصل الخامس : سمات الفلسفة البشرية     |
| <b>الباب الثاني : مصادر الحكمة</b> |       |                                         |
| ٦٩                                 | ..... | الفصل الأول : العلم شعاع العقل          |
| ٨٢                                 | ..... | الفصل الثاني : العلم يجلب الحقائق       |

|     |       |                                        |
|-----|-------|----------------------------------------|
| ٩٥  | ..... | الفصل الثالث : حدود العلم              |
| ١٠٣ | ..... | الفصل الرابع : عقبات في طريق العلم     |
| ١١٦ | ..... | الفصل الخامس : العقل والقرآن صنوان     |
| ١٢٨ | ..... | الفصل السادس : مصادر الفلسفة الإسلامية |

### **الباب الثالث : مبادئ الحكمة**

|     |       |                                                |
|-----|-------|------------------------------------------------|
| ١٣٩ | ..... | الفصل الأول : في رحاب معرفة الله               |
| ١٤٩ | ..... | الفصل الثاني : البداء تجلي ارادة الله          |
| ١٦٣ | ..... | الفصل الثالث : سمات منكري البداء               |
| ١٧٧ | ..... | الفصل الرابع : سمات المؤمنين بالبداء           |
| ١٨٨ | ..... | الفصل الخامس : واقع الزمن                      |
| ٢٠٤ | ..... | الفصل السادس : بين القدر والقضاء               |
| ٢١٢ | ..... | الفصل السابع : القدر والقضاء بحث مقارن         |
| ٢٢١ | ..... | الفصل الثامن : بين الجبر والاختيار             |
| ٢٣١ | ..... | الفصل التاسع : شبكات وردود                     |
| ٢٤١ | ..... | الفصل العاشر : لا جبر ولا تفويض                |
| ٢٥٢ | ..... | الفصل الحادي عشر : ماهو الوجود                 |
| ٢٦١ | ..... | الفصل الثاني عشر : حقيقة الوجود                |
| ٢٦٧ | ..... | الفصل الثالث عشر : نظرية وحدة الوجود بحث مقارن |
| ٢٧٧ | ..... | الفصل الرابع عشر : كيف نعرف الله تعالى         |